
SANTA MARÍA
DE LA ASUNCIÓN

LA COFRADÍA DE

HISTORIA DEVOCIONAL EN AMOZOC, PUEBLA
SIGLOS XVI-XX 

PEDRO AYALA SOLEDAD





3

Primera edición, Secretaría de Arte y Cultura del Estado de Puebla

Puebla, Pue. Diciembre de 2025
© Gobierno del Estado de Puebla

5 de mayo No. 1606, Centro Histórico Puebla, Pue. C.P. 72000
Heroica Puebla de Zaragoza, Pue. 

ISBN: 978-968-9716-03-7 

Gobierno del Estado de Puebla

Alejandro Armenta Mier
Gobernador Constitucional del Estado de Puebla

Alejandra Pacheco Mex
Secretaria de Arte y Cultura 

Emilio Herrera Corichi
Subsecretario de Cultura

Jeszamin Ayanai Paredes Juárez
Directora de Acervo Cultural

Adán González Valerdi
Diseño editorial

Jesús Emmanuel Picazo Fernández 
Diseño Portada

Queda estrictamente prohibida la reproducción total o parcial de este libro digital , así como de la información contenida 
en él, y su incorporación a cualquier sistema informativo o de recuperación de datos (ya sea de forma digital, impresa, 
en video o por cualquier otro medio o método) sin el permiso previo y por escrito de la Secretaría de Arte y Cultura del 
Estado de Puebla. 



4



5

A mis padres, Juan Ayala Adame (†) y María Felipa Soledad Sánchez
A mis hermanos, Cecilia y Juan

A mi sobrina, Joana Julieta 



6

AGRADECIMIENTOS

La publicación de esta historia devocional se ha conformado a partir del esfuerzo en el que 
muchas personas dejaron huella y han participado en la construcción de vínculos de aprendizaje 
y afectivos. El presente libro es fruto de la investigación con la que obtuve el grado de Licenciado 
en Historia en la Facultad de Filosofía y Letras por la Benemérita Universidad Autónoma de 
Puebla, un trabajo desarrollado gracias al interés y acompañamiento constante de profesores, 
amigos y familiares.
Agradezco al C. Alejandro Armenta Mier, Gobernador Constitucional del Estado de Puebla, 
por su disposición de publicar esta investigación en formato digital; a Alejandra Pacheco Mex, 
Secretaria de Arte y Cultura del Estado de Puebla, y a Emilio Herrera Corichi, Subsecretario 
de Cultura del Estado de Puebla, por su respaldo institucional. Desde luego, mi agradecimiento 
a Jeszamin Ayanai Paredes Juárez, Directora de Acervo Cultural, por su atención y 
acompañamiento, a Refugio Gallegos Torres de la Jefatura de Investigación de Acervo por 
su apoyo incondicional para la estructuración del libro; a Adán González Valerdi, Jefatura de 
Patrimonio Documental, y a Jesús Emmanuel Picazo Fernández, diseñador de la portada, por 
su gran trabajo y colaboración en esta obra. 
Debo una mención especial a la doctora Lidia E. Gómez García, por haber dirigido mi tesis, 
acercándome de manera precisa a las fuentes documentales para tener una visión del período 
novohispano completamente diferente. Agradezco también a la doctora Gloria A. Tirado 
Villegas y al doctor David Carbajal López, cuyos comentarios, recomendaciones y aportes, 
nutrieron significativamente el texto. 
Mi gratitud a Pbro. Felipe Torres García, párroco de Amozoc, quien me brindó todas las 
facilidades para consultar el archivo parroquial de Amozoc a su digno cargo, y a la secretaria 
de la casa cural, Martha Lilia Mozo, quien me proporcionó caja tras caja y libro tras libro. 
Asimismo, a los funcionarios de otras instituciones, al permitirme acceder a sus acervos, como 
al Archivo Histórico Municipal de Amozoc de Mota y la Biblioteca Palafoxiana. 
Expreso mi sincero agradecimiento a los mayordomos de los barrios de Amozoc y a mis 
coterráneos que, de buen corazón, autorizaron la consulta de sus archivos particulares. Sería 
ingrato de mi parte omitir los nombres de las personas que entrevisté y me abrieron las 
puertas de sus casas para recopilar la tradición oral, entre ellos: Fausto Nava, Carmen Flores 
(†), Concepción Esparza, Félix Sánchez (†), Isauro Cortés, Noe Méndez, Rosenda Torres, 
Rodolfo Cortés, Estanislao Romero, Luis Flores, Guillermina Trujeque, Onofre López(†), 



7

Pedro Sosa  (†), Ricardo Valencia (†) y Rodolfo Rosas (†). También a la señorita Cristina López 
y a mi abuelo, el señor Manuel Soledad (†), por las charlas informales que enriquecieron la 
investigación.
	 A Jesús Salvador Romero, Martín Ignacio Rojas, Javier Peña, Cristóbal Tlatelpa, Yail 
García, Dulce Hernández, Ingrid Arias y Diana Precoma, muchas gracias por su sincera 
amistad al compartir nuestro gusto por la historia. Gracias a la hermosa amistad de Janet de los 
Santos, Hilda Ponce, Adriana Sánchez, Fernanda Sánchez, y especialmente a Brenda Magno, 
por su comprensión y ayuda al generar vínculos sociales, hacerme sentir una persona valiosa 
y capaz, así como por formar parte de mi vida. Estoy en deuda con aquellas personas que me 
proporcionaron datos relevantes, consejos pertinentes, material bibliográfico y fotográfico, como 
Esther Cóyac, Anastacio Vázquez, Ana María Sánchez Solano, Gonzalo Fernández (†), Andrea 
Fernández, Antonio López, José Luis Méndez, Pbro. Daniel Torres, José Ricardo Valencia y 
Gerardo Romero.
Finalmente, no me queda más que agradecer a mi familia, especialmente a mis padres, Juan 
Ayala Adame (†) y Felipa Soledad Sánchez, por el apoyo y cariño que me han dado tanto en mi 
vida personal como en el ámbito académico. Sin ellos, no hubiera logrado mis metas, por lo que 
estaré eternamente agradecido. 

 
Pedro Ayala Soledad

Amozoc, Pue.
1 de diciembre de 2025



8

 
 
 

 
LA COFRADÍA DE SANTA MARIA DE LA ASUNCIÓN

historia devocional  en AMOZOC, PUEBLA, 
siglos XVI-XX

Pedro Ayala Soledad



9

 
 

"Todos los pueblos que no se miran de cerca con amor
y calma son un pueblo cualquiera,

pero al acercarles el ojo cargado de simpatía,
se descubre en cada pueblo su originalidad,

su individualidad, su misión y destino singulares".

Luis González y González

 

 
 
 
 
 

 



10

ÍNDICE

INTRODUCCIÓN	 11

CAPÍTULO I                                                                                                                               
La cofradía de Santa María de la Asunción del pueblo indio de Amozoc (siglo XVI)	 15

I.I  La fundación de una cofradía como acto de alianza de conquista	 16

I.II Amozoc bajo el patrocinio de la Virgen de la Asunción	 25

I.III Convento de Santa María de la Asunción en Amozoc	 36

ANEXO 1	 51

CAPÍTULO II                                                                                                                            
Organización devocional en Amozoc (siglos XVII-XVIII)	 56

II.I La secularización de doctrinas y la devoción a San José en Amozoc	 57

II.II De la devoción josefina al retorno mariano: la parroquia del partido de Amozoc	 76

II.III Cofradías, mayordomos y fiscales: la financiación devocional amozoquense	 93

ANEXO 2	 122

CAPÍTULO III                                                                                                                            
Santa María de la Asunción, patrona de Amozoc (siglos XIX-XX)	 132

III.I La patrona de Amozoc: estructuración y fortalecimiento devocional en el siglo XIX                   

                                                                                                                                         132

III.II De la algarabía de una nueva imagen a la catástrofe parroquial de principios del siglo 
XX	 148

III.III De la adquisición de la santa patrona a la clandestinidad de culto: la religiosidad en 
Amozoc durante la Guerra Cristera	 161

ANEXO 3	 186

CONCLUSIÓN	 201

ÍNDICE DE IMÁGENES	 204

ÍNDICE DE TABLAS	 205

FUENTES DE INFORMACIÓN	 205

BIBLIOGRAFÍA                                                                                                                 206

ENTREVISTAS                                                                                                                   226

CHARLAS                                                                                                                           227



11

INTRODUCCIÓN

 
A cien años del arribo de la imagen mariana en su misterio asuncionista —proveniente de 
Barcelona y actual patrona de Amozoc—, conmemoramos un proceso social en el que participaron 
activamente los habitantes devotos, ya fuera en el financiamiento o en la organización, pero 
siempre bajo su amparo. Esta devoción se inscribe en una herencia virreinal y decimonónica 
que aún perdura. El presente libro deriva de mi tesis de licenciatura, defendida en septiembre 
de 2023, bajo el mismo título. Una parte sustancial del texto original fue revisada, modificada 
y enriquecida con nuevos aportes interpretativos y con el propósito de ofrecer una lectura más 
fluida y accesible.

La investigación aborda la historia de una de las primeras cofradías establecidas en 
el valle Puebla-Tlaxcala: la Cofradía de Santa María de la Asunción del pueblo de Amozoc, 
Puebla. El estudio cubre el período comprendido entre el Antiguo Régimen novohispano, el 
México independiente del siglo XIX y los años de la Guerra Cristera (1926-1929). Su objetivo 
es analizar la organización de la vida devocional, la participación de la cofradía en el entramado 
social, y los procesos de cambio y continuidad de la devoción a la Asunción. Asimismo, se 
examina su fortalecimiento mediante el financiamiento y el impulso de los agentes locales —
los cofrades— junto con la colaboración de la población en general, a lo largo de los siglos XVI 
al XX.

La comunidad de fieles sostuvo esta devoción durante aproximadamente cuatro siglos de 
historia, consolidando vínculos entre los habitantes de Amozoc y contribuyendo a la formación 
de una identidad local basada en la devoción mariana. Esta identidad religiosa se convirtió en 
un elemento clave para la integración de una sociedad profundamente estratificada. El estudio 
propone cuatro períodos de análisis, reconociendo que los cortes temporales no son neutros, 
pues cada uno posee “un significado particular en su propia sucesión, en la continuidad temporal 
(dentro de) o en las rupturas que tal sucesión evoca, y constituye un objeto de reflexión”.1 

El primer período (1532-1641) corresponde a la administración de la cura de almas de 
Amozoc a cargo de los franciscanos y al arraigo devocional a la Asunción. El segundo (1641 a 
la primera década del siglo XVIII) se caracteriza por el establecimiento de la devoción josefina-
monárquica que, como consecuencia del proceso de secularización de doctrinas, sustituyó a la 
cofradía fundacional de la Virgen de la Asunción y se instauró como símbolo del triunfo del 

1 Jacques Le Goff, ¿Realmente es necesario cortar la historia en rebanadas?, trad. Yenny Enríquez, segunda 
reimpresión, México: FCE, 2022, p. 12.



12

clero secular sobre el regular. El tercero (siglo XVIII-1904) se circunscribe al restablecimiento 
de la devoción mariana como patrona del pueblo, hasta el robo de la imagen fundadora jurada 
en el siglo XVI. El último período abarca las tres primeras décadas del siglo XX, cuando un 
robo y un incendio provocaron la desaparición de la imagen original y de su sustituta, la cual fue 
reemplazada por una nueva imagen moderna que adquirió rápidamente una intensa devoción en 
el contexto del movimiento cristero.
	 Aunque estos períodos se organizan por siglos como herramienta cronológica, los 
cambios y continuidades permiten trazar una historia devocional de la cofradía patronal de 
Amozoc a través de las prácticas, acuerdos y estrategias de negociación que los grupos de poder 
—miembros de las corporaciones religiosas— articularon mediante el recurso de la devoción, 
con el fin de legitimar sus cargos.2 Las prácticas devocionales funcionaron como mecanismos 
que dieron cohesión a una identidad local a través de la fe, fortaleciendo consensos y otorgando 
un sentido de pertenencia desde el período virreinal hasta el siglo XX.

Este volumen busca aportar una visión general de la historia devocional de Amozoc a 
través de la cofradía de Santa María de la Asunción y otras asociaciones de seglares, pero sobre 
todo, ofrecer una historia de larga duración en la que el pueblo amozoquense mantiene ciertas 
prácticas y devociones. Estas permiten conservar una organización social que brinda un tipo de 
reconocimiento distinto al que se obtiene mediante otros parámetros, sustentado en un lenguaje 
común como la religiosidad. Todo ello posibilita comprender los procesos internos del pueblo 
de Amozoc sin perder de vista su relación con los acontecimientos del país y del mundo.

Las cofradías eran corporaciones religiosas integradas por un número determinado 
de fieles bajo una o varias devociones —marianas, cristológicas, a los santos, entre otras—, 
encargadas de su financiamiento y de asegurar las honras fúnebres de los hermanos cofrades, 
tanto en el ámbito espiritual como material.3 Al estar bajo la supervisión del obispo ordinario 
o del clero —secular o regular—, y al constituir una institución con carácter jurídico durante 
el período virreinal,4 contaban con el derecho de elegir a sus oficiales entre los propios 

2 Ver. Evelyne Sánchez, “Estudio introductorio”, en Evelyne Sánchez (coord.), Actores locales de la nación en 
América Latina: Análisis estratégicos, México: BUAP, El Colegio de Tlaxcala, 2011, p. 9.
3 Cfr. Rodolfo Aguirre Salvador, “La organización de cofradías del arzobispado de México por Aguiar y Seixas”, 
en María del Pilar Martínez López-Cano y Francisco Javier Cervantes Bello (coords.), Expresiones y estrategias. 
La Iglesia en el orden social novohispano, México: UNAM, BUAP, ICSyH, 2017, pp. 278-288.
4 Cfr. Antonio Rubial García, “Los cuerpos de la fiesta. Las corporaciones de españoles de la ciudad de México en la 
era barroca y sus aparatos de representación”, en Sergio Miranda Pacheco (coord.), El historiador frente a la ciudad 
de México. Perfiles de su historia, México: UNAM, IIH, 2016, pp. 101-102; Dorothy Tanck de Estrada, “Cofradías 
del siglo XVIII frente al gobierno virreinal, al gobierno indígena, al gobierno episcopal y al gobierno real”, en Alicia 
Mayer (coord.), Un hombre de libros: homenaje a Ernesto de la Torre Villar, México: UNAM, IIH, 2012, pp. 164-165.



13

cofrades, reconociendo estatutos o constituciones que regulaban su buen funcionamiento 
(obras pías, obvenciones y actividades religiosas). También podían poseer bienes, como tierras, 
que les permitían solventar los gastos de las fiestas titulares y de las obras de beneficencia. 
	 Al formar parte de las corporaciones de laicos se creaban redes de vínculos sociales que 
articulaban lealtades —hermandad— mediante la religiosidad local. La práctica de la limosna 
constituyó un elemento fundamental para el sostenimiento de las cofradías y su correcta 
operación. No obstante, durante el siglo XIX surgieron una serie de dificultades que provocaron 
la desarticulación de las corporaciones seglares, las cuales se transformaron paulatinamente en 
mayordomías o,5 como en el caso de la devoción patronal de Amozoc, conservaron el título 
de cofradía, aunque con funciones más vinculadas al servicio directo de la Iglesia. Aun así, 
mantuvieron reglamentos semejantes a los de las asociaciones de fieles novohispanas. Ya en el 
siglo XX, al menos durante las primeras décadas, algunas cofradías locales lograron perdurar 
—entre ellas la de la Asunción—, aunque la imposibilidad de costear los gastos devocionales 
las llevó a implementar diversas estrategias de financiamiento para mantener vivas sus prácticas 
religiosas.

La obra está dividida en tres capítulos. El primero analiza la devoción titular de la 
cofradía patronal de Santa María de la Asunción en el pueblo indio de Amozoc durante el 
siglo XVI. Examina la incorporación de los caciques indios al orden novohispano a través de 
una alianza sacralizada que implicó la aceptación de la tradición ritual católica mediante la 
advocación mariana. Este proceso derivó en la primera congregación del pueblo de Amozoc y 
en el impulso de la cofradía mariana en la década de 1530, así como en su financiamiento como 
patrona del lugar y en la construcción del conjunto arquitectónico conventual.

El segundo capítulo examina la organización devocional del pueblo de Amozoc a través 
de la creación y el desarrollo de las cofradías desde el siglo XVII hasta el XVIII, así como 
los cambios y continuidades de estas organizaciones seglares mediante el financiamiento de 
las devociones, es decir, las limosnas. Profundiza en el impacto del proceso de secularización 
de doctrinas sobre el pueblo indio de Amozoc en 1641 y en la introducción de la devoción 
josefina-monárquica. Asimismo, analiza la estructuración del orden parroquial bajo el clero 
secular y el retorno a la devoción fundacional en el siglo XVIII, gracias al fortalecimiento social 
de la feligresía. La permanencia de la devoción a Santa María de la Asunción se consolidó 

5 Cfr. Brian Connaughton, Entre la voz de Dios y el llamado de la patria. Religión, identidad y ciudadanía en 
México, siglo XIX, México: FCE, UAM-Iztapalapa, 2010, pp. 53-54; Teresa Eleazar Serrano Espinosa y Ricardo 
Jarillo Hernández, Las cofradías en México, pasado y presente. Descripción bibliográfica, México: INAH, 2013, 
pp. 14-15.



14

por la entrega de la imagen fundadora por parte del convento, la cohesión social derivada del 
surgimiento de nuevas cofradías, la creación de aparatos de representación y la ampliación del 
templo parroquial.

El último capítulo estudia la devoción patronal a Santa María de la Asunción en Amozoc 
a través de la organización devocional de la feligresía, identificando su impacto social durante 
la primera mitad del siglo XIX y las primeras décadas del siglo XX. Examina los escenarios 
en los que la sociedad amozoquense participó en torno al funcionamiento de sus cofradías, en 
particular la de su santa patrona, durante el tránsito del Antiguo Régimen al México indepen-
diente, así como los sucesos desgarradores que marcaron la historia devocional de Amozoc a 
inicios del siglo XX. Las prácticas religiosas se prolongaron en la medida en que la feligresía 
amozoquense estableció mecanismos para continuar impulsando la devoción titular en ambos 
siglos, organizándose en asociaciones, cofradías, mayordomías y hermandades.  

                         
                                                                                                                                                 
                                                                                                                                               



15

CAPÍTULO I                                                                                                                            

La cofradía de Santa María de la Asunción del pueblo indio de Amozoc (siglo XVI)

Los privilegios que la monarquía española reconoció a las Repúblicas de Naturales, en tanto 
cuerpos administrativos, fueron suficientes para que la nobleza india mantuviera su autoridad y
autonomía local, y pudiera defender sus tierras, uno de los principales motivos de conflicto. No 
obstante, la condición era crear mecanismos que permitieran, junto con las órdenes mendicantes 
y los españoles, la aceptación del cristianismo por parte de la población nativa, garantizando 
así la existencia de repúblicas cristianas en la Nueva España.6 De este modo se estableció una 
alianza sacralizada, es decir, un pacto entre las élites políticas indias y el rey, protector de la 
Iglesia católica.7

El proceso evangelizador fue posible no solo por el arduo trabajo de las órdenes 
mendicantes —franciscanos, dominicos, agustinos, entre otros—, sino también por la 
participación de la nobleza india. Al incentivar a una sociedad heterogénea a incorporarse 
a la nueva organización política, social y religiosa, esta élite contribuyó a la transformación 
del sistema prehispánico hacia el modelo español del siglo XVI.8 El sistema de repúblicas 
establecido en la Nueva España implicó la adjudicación de facultades de gobierno, justicia y 
hacienda a los indios nobles frente a las Repúblicas de españoles, “pero sujetas irremisiblemente 
a un acto de alianza entre los actores locales y la monarquía”.9 Tal fue el caso de los caciques de 
Cuauhtinchan y de Amozoc, quienes trasladaron sus antiguas prácticas de alianzas prehispánicas 
al marco del imperio español.10

Así, “a través de los actos religiosos, los caciques promovían y financiaban el culto 
divino que garantizaba los actos propiciatorios para garantizar el bienestar colectivo”,11 con el 
auxilio de los frailes doctrineros, mediadores entre los indios aliados y la Corona española. Tal 

6 Cfr. Antonio Rubial García, El cristianismo en Nueva España. Catequesis, fiesta, milagros y represión, México: 
FCE, UNAM, FFyL, 2020, p. 48.
7 Ver. Guillermo Porras Muñoz, “El regio patronato Indiano y la evangelización”, Scripta Theologica, vol. 19, 
núm. 3, 1987, pp. 777-778. https://dadun.unav.edu/bitstream/10171/12108/1/ST_XIX-3_07.pdf; Rubial, El 
cristianismo…, p. 46.
8 Cfr. Lidia E. Gómez García, Los anales nahuas de la ciudad de Puebla de los Ángeles, siglos XVI y XVII. 
Escribiendo la historia indígena como aliados del rey católico de España, Puebla: Ayuntamiento de Puebla-
Gerencia del Centro Histórico, UNESCO, Universidad de Rutgers, 2018. p. 98.
9 Lidia E. Gómez García, “Devoción y bien común. Las autoridades indias de Tepeaca, siglos XVI-XVIII”, en 
Lidia E. Gómez García (comp.), La huella de una conquista. Tepeaca en la época novohispana, México: Editorial 
Cariátide, 2021, p. 106. 
10 Cfr. Gómez García, Los anales nahuas…, p. 98.
11 Ibídem, p. 151.



16

fue el papel de los franciscanos en la región Cuauhtinchan-Tepeaca y, en particular, en el pueblo 
de Amozoc, en torno a un elemento identitario: la devoción a la Virgen de la Asunción.

El capítulo aborda la devoción patronal de la cofradía de Santa María de la Asunción 
en el pueblo indio de Amozoc durante el siglo XVI. La celebración de su fiesta tutelar, con la 
acción conjunta de la nobleza india y los frailes doctrineros de Tepeaca —y posteriormente con 
los de Cuauhtinchan—, simbolizaba un acto de alianza e integración al nuevo sistema español 
mediante la aceptación de la tradición ritual católica a través de la advocación mariana. Se 
analiza la incorporación del pueblo amozoquense al orden novohispano bajo el auspicio de la 
advocación mariana de la Asunción, pasando de ser una cofradía vinculada a Cuauhtinchan 
a convertirse en cofradía patronal, además de impulsar la edificación de un convento en su 
nombre.

I.I  La fundación de una cofradía como acto de alianza de conquista

La política del “buen gobierno” de la monarquía hispánica, legitimada por las virtudes morales 
cristianas, tuvo como principal elemento integrador la justicia social,12 la cual la nobleza india 
adaptó a su tradición prehispánica de alianzas. En este sentido, el ejercicio de la justicia social 
y la influencia de los ideales humanistas del siglo XVI se reflejaron en la organización de 
las subunidades del altépetl novohispano y en la práctica de elecciones anuales de cargos de 
manera rotativa. 13

Las alianzas que establecieron los pueblos mesoamericanos nahuas —ya fueran de 
guerra, conquista, matrimoniales o de ocupación—, así como las parcialidades nahua y pinome 
del señorío de Cuauhtinchan, adquirieron nuevas circunstancias y propósitos en el siglo XVI, 
al convertirse en aliados de la Corona e incorporarse, de manera directa o indirecta, a la 
monarquía hispánica.14 El nuevo sistema español aprovechó los lazos preexistentes entre los 
altépetl, e incluso los conflictos históricos, especialmente los relacionados con las jurisdicciones 
territoriales, estableciendo pactos a través del sacramento del bautismo, mediante los cuales la 
nobleza india conservó su autoridad sobre sus tierras y macehualli, reconociendo a un solo 
soberano, como se abordará más adelante.

12 Cfr. Juan Francisco Pardo Molero, “Introducción. Gobernar según la virtud en la Monarquía Hispánica”, en Juan 
Francisco Pardo Molero (ed.), El gobierno de la virtud. Política y moral en la Monarquía Hispánica (siglos XVI-
XVIII), Madrid: FCE, Red Columnaria, 2017, p. 13.
13 Gómez García, Los anales nahuas…, p. 153.
14 Cfr. José Javier Ruiz Ibáñez y Óscar Mazín Gómez, Historia mínima de los mundos ibéricos (siglos XV-XIX), 
México: El Colegio de México, 2021, pp. 68-72.



17

¿Qué medios utilizaron los nobles indios para incorporarse al sistema español en la 
primera mitad del siglo XVI? La caída de México-Tenochtitlan por las huestes de Cortés y 
sus los indios aliados —quienes conformaron el grueso de las fuerzas militares— determinó 
una serie de pactos entre las élites indias de los antiguos altépetl mesoamericanos y la Corona 
española. Se estableció así una alianza sacralizada con la monarquía,15 en la que los nativos 
aceptaron la religión católica para obtener los privilegios otorgados por la Corona mediante el 
bautismo, primer sacramento de incorporación a la nueva fe. Estas alianzas tuvieron la finalidad 
de concretar el proyecto geopolítico expansionista que los monarcas hispanos requerían en sus 
reinos occidentales.16 Tal proyecto fue estructurado por la Segunda Real Audiencia de la Nueva 
España, que promovió un proceso de consolidación de pactos entre las sociedades indias para 
garantizar el dominio español.17  

Las alianzas permitieron que los actores sociales nativos y de poder —los nobles locales— 
se sintieran retribuidos en sus intereses y continuaran gobernando a sus comunidades, como 
en el periodo prehispánico. Se buscó un mecanismo de conciliación de las tradiciones de los 
pueblos mesoamericanos18 en la estructura novohispana con la implementación del sistema de 
repúblicas, sociedades capaces de autogobernarse con base en el derecho romano, incorporado 
al derecho español y, por tanto, a los reinos de América.19 Según Cicerón, las repúblicas eran 
aquellas sociedades administradas por leyes justas “conformes a la ley natural, que persiguen la 
común utilidad, y en las que el titular del poder político es el pueblo”.20

La política de alianzas implementada por el emperador Carlos V —del Sacro Imperio 
Romano Germánico y de los reinos hispánicos— para gobernar un vasto territorio durante 
el proceso de conformación de la monarquía hispánica, fue una estrategia concebida para 
apaciguar las comunidades de Castilla sublevadas. Los excesos del gobierno carolino y la falta 
de legitimidad del emperador en el trono impulsaron una reforma judicial que otorgó garantías 
de autonomía a los gobiernos locales mediante el vasallaje hacia su monarca.21

De esta forma, los territorios gozaban de cierta autonomía, siempre y cuando reconocieran 

15 Cfr. Gómez García, Los anales nahuas…, p. 74. 
16 Cfr. Brian Philip Owensby, “Pacto entre rey lejano y súbditos indígenas. Justicia, legalidad y política en Nueva 
España, siglo XVII”, Historia Mexicana, vol. 61, núm. 1, 2011, p. 100. https://historiamexicana.colmex.mx/index.
php/RHM/article/view/279/256.
17 Cfr. Gómez García, Los anales nahuas…, p. 31. 
18 Ibídem, pp. 138-139. 
19 Ibídem, p. 137.
20 Abelardo Levaggi, “República de indios y república de españoles en los reinos de las Indias”, Revista de Estudios 
Histórico-Jurídicos, núm. 23, 2001, p. 420. http://www.rehj.cl/index.php/rehj/article/view/340/326.
21 Cfr. Owenby, op. cit., p. 65; Gómez García, Los anales nahuas…, p. 103.



18

a un solo soberano y se comprometieran con el proyecto de unidad político-territorial hispánico. 
Este principio se extendió también a los reinos de las Indias, incorporados por derecho de 
conquista como un nuevo espacio de sociedades heterogéneas. El régimen político novohispano 
tenía como objetivo dar continuidad a los proyectos monárquicos iniciados en Europa y 
participar en la conformación del Estado español.

Al ser reconocidos legalmente los indios en la Nueva España como vasallos de la 
Corona mediante alianzas de conquista, se reconocían como aliados del rey y, en algunos casos, 
vencedores y conquistadores.22 Fueron incorporados al sistema de repúblicas de naturales a 
través de la fundación de pueblos, establecidos mediante congregaciones de indios en puntos 
estratégicos, de acuerdo con los privilegios que la nobleza india conservaría al apoyar los planes 
de la monarquía española.

La autonomía del gobierno local —del altépetl al pueblo—, el reconocimiento de los 
antiguos cargos heredados por linaje indio, así como la dotación de tierras y macehualli, fueron 
las condiciones para que los nobles indios obtuvieran los privilegios otorgados por la Corona. 
Mientras tanto, la nobleza autóctona aceptaba la religión católica como requisito político —no 
necesariamente como una conversión sincera, voluntaria o impuesta— mediante la celebración 
del bautismo.23 La élite india recibió este sacramento de manos de los frailes llegados a la 
Nueva España, en un acto de alianza sacralizada. El bautismo, entendido como el “medio de 
agregación de los catecúmenos a la comunidad cristiana, en tanto que los demás mantienen y 
desarrollan la gracia, por la cual quedan incorporados como miembros tanto del alma como del 
cuerpo de la Iglesia”,24 representó la formalización simbólica de dicha alianza.

Los nobles indios y macehualli de Cuauhtinchan se incorporaron al nuevo sistema 
novohispano tras la conquista realizada por españoles e indios en 1520,25 adoptando las prácticas 
cristianas de la tradición católica, como las devociones a los santos, además de integrarse al 
sistema de encomienda.26 Los habitantes de Cuauhtinchan fueron bautizados y “evangelizados” 

22 Cfr. Federico Navarrete Linares, ¿Quién conquistó México?, México: Debate, 2019, p. 176.  
23 Cfr. Gómez García, Los anales nahuas…, p. 95.
24 Robert Ricard, La conquista espiritual de México, trad. Ángel María Garibay K., undécima reimpresión, 
México: FCE, 2013, p. 113.
25 Cfr. Paul Kirchhoff, et al., Historia tolteca-chichimeca, México: FCE, CIESAS, Gobierno del Estado de Puebla, 
1989, p. 230. También fueron conquistados Tepeaca, Tecali, Tecamachalco y Quecholac. 
26 El sistema de encomiendas se define como la adjudicación de uno o más señoríos a un conquistador como en-
comendero de la población india, sustentado por las necesidades de la evangelización. “Implicaba […] que los 
señoríos conservaran su carácter de cuerpo político, sus funciones de gobierno y su capacidad de recaudar tributos 
y […] que entregaran a su encomendero parte sustancial de ese tributo”. Bernardo García Martínez, “La época 
colonial hasta 1760”, en Pablo Escalante Gonzalbo, et al., Nueva historia mínima de México ilustrada, México: 
El Colegio de México, 2008, p. 121. 



19

entre 1527 y 1528 por fray Juan de Rivas de la orden franciscana,27 quien fue guardián de 
Tepeaca en 1532.28

En consecuencia, los caciques del pueblo pertenecientes a las dos parcialidades 
—pinome y nahua— fueron los primeros en recibir el sacramento de la iniciación 
cristiana, concebido como un ritual de confirmación de sus cargos de poder dentro 
del sistema español.29 Los caciques de Cuauhtinchan condujeron a la población al 
bautismo, pues habían pactado con los españoles una alianza sacralizada. Entre ellos 
se encontraban Diego de Rojas (pinome), Alonso de Castañeda (nahua), Pedro de 
Luna (pinome), Juan de Moscoso (pinome) y Baltasar de Torres (nahua), entre otros.30  

Es posible que los caciques de Cuauhtinchan, en su papel de colaboradores de la 
Corona, trasladaran a las pequeñas comunidades indios de los llanos y la sierra de Amozoc 
a la Villa Segura de la Frontera, para que recibieran el bautismo y se integraran a la Iglesia 
católica. De esta manera, contribuyeron al proceso de cristianización junto con los misioneros y 
encomenderos, conformando una tríada que se benefició del tributo y de los servicios prestados 
por el grueso de la población.31 Así, “la conducción espiritual de Cuauhtinchan la ejercían los 
frailes franciscanos desde Tepeaca, por lo que su población estuvo en constante movimiento de 
un pueblo a otro”.32

En la jurisdicción eclesiástica, el pueblo de Cuauhtinchan era visita de la guardianía de 
Tepeaca y fue encomendado a San Juan Bautista como su santo patrono en 1530.33 En el ámbito 
político, Cuauhtinchan estaba sujeto a la ciudad cabecera de Tepeaca.34 En Amozoc, la devoción 

27 Cfr. Kirchhoff, et al., op. cit., p. 231; Anales de Tecamachalco 1398-1590, introducción, traducción y paleografía 
de Eustaquio Celestino Solís y Luis Reyes García, México: FCE, 1992, p. 25 [fol. 5r]; Gonzalo Fernández Luna 
(coord.), Inventario del Archivo Municipal de Cuautinchán, Puebla, México: Apoyo al Desarrollo de Archivos y 
Bibliotecas de México, A.C., 2010, p. 12. 
28 Cfr. Fray Toribio Motolinia, Historia de los indios de la Nueva España, estudio crítico, apéndices, notas e índice 
por Edmundo O’ Gorman, 9ª ed., México: Editorial Porrúa, 2014, p. 257. [Nota 15].
29 Cfr. Rubial, El cristianismo…, p. 77.
30 Cfr. Ethelia Ruiz Medrano, “The Lords of the Land. The historical context of the Mapa de Cuauhtinchan No. 
2”, in David Carrasco and Scott Sessions (eds.), Cave, City, and Eagle’s Nest: An Interpretive Journey through the 
Mapa de Cuauhtinchan No. 2, Albuquerque: University of New Mexico Press, 2007, p. 103.
31 Cfr. Rubial, El cristianismo…, p. 48.
32 Diana López Meléndez, De la colina al valle: las etapas de construcción monástica en Cuauhtinchan (1527-
1593), tesina de licenciatura en Historia, México: UNAM, FFyL, 2014, p. 33.
33 Cfr. Kirchhoff, et al., op. cit., p. 232. 
34 Ver. Gómez García, “Devoción y bien común…”, pp. 114-115; Lidia E. Gómez García y Cristóbal Arturo 
Tlatelpa Garrido, “Tierra llana y a partes áspera y montuosa: La relevancia de la fundación de Villa Segura de la 
Frontera (Tepeaca, Pue.)”, en Isabel Fraile Martín (dir.), 500 años de la Villa Segura de la Frontera al Tepeaca de 
hoy. Primer Cabildo de Puebla y del Centro de México, México: Editorial Cariátide, 2020, pp. 48-53; José Antonio 
Cruz Rangel, “Cofradías indígenas en el obispado de Tlaxcala. Una pasión cruenta (siglos XVI-XVII)”, en Alicia 
Bazarte Martínez y José Antonio Cruz Rangel (coords.), Entre el cielo y la tierra. Cofradías iberoamericanas 
durante la Colonia, México: Secretaría de Cultura, INAH, 2023, p. 111.



20

a Santa María de la Asunción se impulsó con la ayuda de los frailes franciscanos y los caciques 
de Cuauhtinchan, al realizar la primera congregación de indios de distintas etnias en tiempos 
muy tempranos de la región Puebla-Tlaxcala.

En 1532, los señores principales de Cuauhtinchan demostraron su autoridad sobre sus 
tierras y macehualli como aliados de la monarquía española, al permitir el establecimiento de 
grupos de indios dentro del territorio:

Parecieron ante nosotros los que guardaban la casa del merón [sic] del camino pasajero 
del pueblo de Amozoque que llaman dos caminos, uno que va a Tepeaca y otro que va 
al Pinal. Y apareció un fulano llamado Apiancatl y un fulano nombrado Elohuehue y las 
otras ocho familias de chichimecos y seis familias otomites y cinco familias de chochos, 
que se juntaron y se unieron, yndios bajos pobres que vinieron de lexas tierras que ya se 
allaban en la tierra en el dicho pueblo de Amozoque.35

Entre los caciques de Cuauhtinchan que llevaron a cabo la primera congregación de indios en 
Amozoc,36 se encontraban: don Juan Moscoso y Navarro (Xicotencatl, pinome), don Baltazar 
de Torres Calmecaua (nahua), don Alonso de Castañeda Chimalpopoca (Tezcacoacatl, nahua), 
Diego de Tapia Cuitlaxipetz, Gonzalo Sánchez Mistlimatzin (pinome), Baltazar Mamorejo 
Xihuitzatzin, Simón de Buenaventura, entre otros.37 De esta manera, los señores principales 
de ambas parcialidades —nahua y pinome— que aún conservaban sus antiguos títulos de sus 
teccalli de finales del siglo XV, contribuyeron a los proyectos geopolíticos de Carlos V desde las 
autoridades españolas locales, asentando a la población en zonas de fácil acceso para recaudar 
el tributo y evangelizar a los nativos, aunque aún sin una traza urbana, como ocurriría a partir 
de la década de 1550. 

35 “Donación de tierras y macehualli a la cofradía de la Asunción. Años 1532-1554”, AGN, Tierras, Vol. 146, Exp. 
4. Citado en Luis Reyes García (comp.), Documentos sobre tierras y señoríos en Cuauhtinchan, 2ª ed., México: 
FCE, CIESAS, Gobierno del Estado de Puebla, 1988, p. 101 [fol. 137r].
36 El significado del topónimo Amozoc lo han interpretado como “lugar de la planta medicinal (mozotl) acuática”. 
Francisco González-Hermosillo Adams y Luis Reyes García, El códice de Cholula. La exaltación testimonial de 
un linaje indio, México: INAH, CIESAS, Gobierno del Estado de Puebla, 2002, p. 93. Esta traducción se justifica 
por la mención del nombre propio de las tierras “Amozotl ytzintlan” en la Historia Tolteca Chichimeca. Estas 
tierras (Amozotl y Tzintla) formaban parte del territorio de Cuauhtinchan. Cfr. González-Hermosillo y Reyes, op. 
cit., p. 93; Kirchhoff, et al., op. cit., p. 228. Otras versiones consideran que Amozoc proviene del prefijo náhuatl 
amo, adverbio negativo, del sustantivo zoquitl, lodo, y del sufijo c de locativo, por lo cual quiere decir “lugar sin 
lodo”; también existe otra exégesis a partir de los troncos náhuatl de amoxtli o amuxtli, libro, zolli o zoli, viejo, 
y c de locativo. Cfr. Antonio Peñafiel, Nomenclatura geográfica en México: etimología de los nombres de lugar, 
México: Secretaría de Fomento, 1897, p. 23. Se prefiere utilizar la segunda versión porque refiere al tipo de suelo 
arenoso que existe en las inmediaciones de Amozoc, además de contar con el respaldo de la tradición oral sobre el 
significado y documentos del siglo XVI.
37 Cfr. “Donación de tierras…”, op. cit., p. 101 [fol. 137r]; Ruiz Medrano, “The Lords…”, p. 103. 



21

Para instalarse en los llanos de Amozoc,38 los indios acudieron legalmente ante los nobles 
de Cuauhtinchan para solicitar el permiso de residir cerca del mesón, construido en 1531, y de 
las casas aledañas.39 Surge entonces la interrogante: ¿obligaron los caciques a los pobladores 
indios a congregarse con el fin de aumentar la recaudación tributaria, dado que formaban parte 
de una encomienda? Y, además, ¿por qué decidieron congregar a los indios de distintas etnias 
en los llanos de Amozoc durante la cuarta década del siglo XVI, siempre y cuando colaboraran 
en el sostenimiento de una devoción que los caciques, como aliados de la monarquía española, 
estaban encargados de impulsar?

Los caminos de la Nueva España, como vías de comunicación, fueron utilizados por 
comerciantes, arrieros, misioneros y por la propia población nativa y española. Debido a las 
largas travesías, los viajeros requerían lugares de alojamiento, por lo que se edificaron mesones 
para facilitar el trayecto. Un mesón era un inmueble situado en un núcleo poblacional que 
ofrecía hospedaje a quienes transitaban los caminos, además de comida, bebida, habitaciones 
y espacios para las mercancías y los animales de carga —caballos, burros o mulas— que 
acompañaban a los viajeros. En estos lugares podían abastecerse de víveres antes de continuar 
su camino.40 Los señores principales y, posteriormente, las repúblicas de indios y de españoles 
aprobaron el establecimiento de comercios y mesones como bienes propios; es decir, inmuebles 
pertenecientes a las repúblicas que “se arrendaban para poder obtener recursos y autofinanciar 
así sus gestiones de gobierno”.41

38 Los llanos de Amozoc en el período prehispánico eran utilizados como campo de guerra, es decir, tierras de 
nadie, no obstante, nativos habitaban la zona. También los llanos de Cuetlaxcoapan disgregados de la jurisdicción 
territorial de Cholula, cedidos a la corona para la edificación de una ciudad de españoles, eran considerados como 
tierras de nadie. Cfr. “Manuscrito de 1553”, Archivo Municipal de Cuauhtinchan, Paquete II, Exp. 9. Citado en 
Luis Reyes García (comp.), Documentos sobre tierras…, p. 83 [fol. 2v]; González-Hermosillo y Reyes, op. cit., 
2002, p. 58.
39 “Carta del licenciado Salmerón al Consejo de Indias, diciendo que convenía que el presidente de la Audiencia 
fuese letrado y que hubiese otro oidor; pide mercedes y privilegios para la Puebla de los Angeles, y da informes 
sobre el nuevo camino de la Veracruz a México, pasando por dicha Puebla y sobre cosas de buen gobierno de 
la Nueva España. —De México, a 13 de agosto de 1531”. Citado en Francisco del Paso y Troncoso (recop.), 
Epistolario de la Nueva España, 1505-1818, tomo XVI, México: Antigua Librería Robredo, Porrúa, 1942, pp. 13-14.
40 Cfr. Catalina J. Fibela Lona, “Mesones en el Camino Real: lugares de resguardo, almacén y convivencia”, 
Revista Chicomoztoc, vol. 3, núm. 6, julio-diciembre, 2021, pp. 139-140. https://revistas.uaz.edu.mx/index.php/
chicomoztoc/article/view/1098/1007; Peter Rees, Transportes y comercio entre México y Veracruz, 1519-1910, 
traducción de Ana Elena Lara Zúñiga, México: SEP, 1976, pp. 17-21.
41 Gómez García, Los anales nahuas…, p. 36 [Nota del autor].



22

Una vez fundada la ciudad de Puebla en 1531,42 y al encontrarse en un punto de cruce, 
se edificó en Amozoc un mesón para hospedar a los viajeros que transitaban por dos caminos 
principales: el primero conectaba la ciudad de Tepeaca con la nueva ciudad de españoles, y el 
segundo con el Pinal, posiblemente enlazándose con el pueblo indio de Nopalucan. Aunque se 
levantaron dos posadas entre el camino que unía la ciudad de los Ángeles hasta salir al camino 
viejo de Veracruz —una de ellas la de Amozoc—, al principio el derrotero no comunicaba 
directamente con la nueva urbe, quizá por los intereses comerciales con la ciudad de México, a 
pesar de los esfuerzos de los vecinos y del ayuntamiento poblano.43 

A partir de 1550, el alcalde mayor —representante del rey— residía en Tepeaca, que 
fungía como cabecera de partido con jurisdicción sobre veintiséis pueblos, entre ellos Tecali. 
Esto la diferenciaba de la ciudad cabecera de indios de Tepeaca, que tenía sus propios pueblos 
sujetos, como Acatzingo y Nopalucan durante el siglo XVI.44 La seguridad del trayecto de los 
viajeros era fundamental en las tierras del pueblo de Cuauhtinchan, especialmente en las de 
Amozoc. Por tal razón, los caciques de Cuauhtinchan, con el apoyo de los frailes, congregaron 
a pequeños tlaxilacalli dispersos que habitaban desde tiempos inmemoriales, formando una 
pequeña población de menos de veinte familias encargadas de custodiar la casa que prestaba el 
servicio de alojamiento.45

El segundo propósito de la primera congregación de indios en Amozoc, en 1532, 
además de las obligaciones vinculadas al mesón en calidad de macehualli, fue colaborar en el 
sostenimiento de la devoción a la imagen de Santa María de la Asunción mediante la limosna. 
La condición impuesta por el padre guardián, fray Antonio Santo, fue clara para los congregados 
en los llanos de Amozoc: “vengan acá todos los yjos para que se junte la limosna para nuestra 

42 Ver. Miguel Ángel Cuenya Mateos y Carlos Contreras Cruz, Puebla de los Ángeles. Una ciudad en la historia, 
México: Océano, 2012, pp. 15-25; Lidia E. Gómez García, “El primer templo de la Catedral de Puebla”, en María 
Teresa Cordero Arce y Francisco Vázquez Ramírez, Antigua Catedral de Puebla, México: Gobierno del Estado 
de Puebla, Secretaría de Cultura y Turismo, 2018, pp. 51-53; Silvio Zavala, El servicio personal de los indios en 
la Nueva España. 1521-1550, tomo I, primera reimpresión, México: El Colegio de México, El Colegio Nacional, 
1991, pp. 71-78.
43 Cfr. Guillermina del Valle Pavón, “Desarrollo de la economía mercantil y construcción de los caminos México-
Veracruz en el siglo XVI”, América Latina en la Historia Económica, núm. 27, enero-junio, 2007, pp. 14-25. 
https://www.redalyc.org/pdf/2791/279124219001.pdf; Rees, op. cit., pp. 21-25; “Carta del licenciado Salmerón al 
Consejo de Indias…”, op. cit., pp. 13-14.
44 Cfr. Gómez García, Los anales nahuas…, p. 134.
45 Otro ejemplo, aunque de unas décadas más tarde, fue la encomienda del mesón de la ciudad de Tlaxcala a los pilli 
como “guardianes del mesón” a partir de 1551, quienes debían de entregar cuentas al cabildo indio de lo recaudado 
del inmueble al término de su cargo como mesoneros. El dinero era destinado a los gastos que la administración 
del cabildo indio consideraba. Cfr. Armando Arriaga Rivera, El urbanismo en los pueblos novohispanos: Tlaxcala 
y Toluca, 1519-1821, tesis de doctorado en Humanidades: Estudios Históricos, México: Universidad del Estado 
de México, 2017.



23

señora de la Asunción para que en todo tiempo balga y sirva nuestra palabra”.46 
Cuando se afirma que los caciques de Cuauhtinchan impulsaron la devoción mariana, no 

significa que ellos cubrieran todos los gastos de los actos de culto o de la fiesta de la Asunción. 
Necesitaban los ingresos de la feligresía, mientras que los indios nobles asumían la dirección de 
la cofradía como un espacio de poder acorde con su estatus social.47 Es probable que la imagen 
devocional se encontrara en la iglesia primitiva de Cuauhtinchan y no en la pequeña ermita de 
Amozoc. Esto se confirma porque, algunos años más tarde, los señores principales de Amozoc 
la recibieron con júbilo al ingresar al pueblo, como se explicará más adelante.48 

El tercer propósito de la congregación era facilitar la recaudación del tributo. El centro 
poblacional de Amozoc seguía perteneciendo a la encomienda de Tecali y, al mismo tiempo, 
era visita de Tepeaca desde 1530. En ese marco se desarrolló el proceso de evangelización de 
la población india de Amozoc, con una ermita conformada por “una casa techada de sacate y 
una campana colgada de una rama de un árbol para que se diga misa”.49 El padre guardián de 
Tepeaca, fray Antonio Santo, visitaba los domingos con la intención de atender las necesidades 
espirituales de la grey y recaudar fondos para la manutención de los religiosos.50

Durante la conquista, “los indios vieron a los santos como parte de esa imposición, 
como uno de los elementos que traía consigo el nuevo régimen político”.51  Los percibieron 
como divinidades y, en el caso de la devoción a Santa María de la Asunción, posiblemente la 
asociaron con una entidad femenina ligada a la maternidad más que a la virginidad. La devoción 
a la imagen mariana fue impulsada por la nobleza india de Cuauhtinchan y respaldada por los 

46 “Donación de tierras…”, op. cit., p. 102 [fol. 137v].
47 Cfr. Antonio Rubial García (coord.), La Iglesia en el México colonial, México: UNAM, BUAP, EyC, 2013, p. 60.
48 Para 1534, la construcción de la iglesia de Cuauhtinchan había finalizado en el espacio donde se encontraban 
asentados los indios al momento de la conquista, ya que, para 1555, se congregó a la población en el lugar actual, 
fabricando un nuevo recinto conventual dedicado a la imagen de San Juan Bautista iniciado en 1569. Cfr. López 
Meléndez, op. cit., p. 85. 
49 “Donación de tierras…”, op. cit., p. 102 [fol. 137r]. La congregación de las primeras familias heterogéneas 
de Amozoc tenía la intención de evitar que los indios dispersos continuaran practicando ritos “paganos”, lo que 
obstruía el proceso de evangelización. Mientras que, ante el amplio territorio que los franciscanos atendían a la 
población india para la administración de sacramentos y el culto divino, y, en suma, la escasez de misioneros, 
al padre guardián de Tepeaca le sería imposible asistir cada domingo. Más bien él visitaría esporádicamente la 
ermita de Amozoc, posiblemente construida al mismo tiempo que el mesón, es decir, en 1531, o en antes de la 
reducción de indios en 1532. Mientras que los tepixques o tequitlatos se encargaban de vigilar a la feligresía para 
que cumpliera con las prácticas cristianas, por ejemplo, la asistencia a misa, la memorización de la doctrina, la 
confesión y una vida moral cristiana. Cfr. Francisco Morales y Óscar Mazín, “La Iglesia en Nueva España: los 
modelos fundacionales”, en Bernardo García Martínez (coord.), Gran Historia de México Ilustrada. Tomo II, 
México: Planeta, CONACULTA, INAH, 2001, p. 133.
50 “Donación de tierras…”, op. cit., p. 102 [fol. 137v].
51 Cfr. Morales y Mazín, op. cit., p. 133.



24

franciscanos de Tepeaca. Puede considerarse que la cofradía de la Asunción de Amozoc forma 
parte de la primera generación de corporaciones religiosas de laicos posteriores a la conquista, 
sostenida mediante limosnas para el culto divino,52 la organización de la fiesta anual en el 
“pueblo viejo” de Cuauhtinchan y otras obligaciones. La población amozoquense se incorporó 
al sistema español mediante una alianza sacralizada que se expresó en el sostenimiento de 
la devoción mariana. Además, contribuía con el tributo recaudado en nombre de la Corona, 
favoreciendo al encomendero-conquistador del territorio conferido.53 Por ello, los caciques 
pinome y nahua reunieron a la población dispersa de los llanos de Amozoc para facilitar la 
recaudación.

La escasa historiografía sobre Amozoc suele ubicar su fundación en la segunda mitad del 
siglo XVI, al tomar como referencia la traza urbana, como se verá en el siguiente apartado.54  Sin 
embargo, los elementos revisados permiten establecer que la primera congregación del pueblo 
se llevó a cabo en 1532. Para entonces disponía de una ermita para celebrar la primera misa,55 y 
había un acuerdo entre los caciques de Cuauhtinchan para formar un núcleo poblacional. Estos 
caciques habían recibido el sacramento bautismo como parte de una alianza sacralizada con la 
Corona, contribuyendo al proyecto de unidad político-territorial de la monarquía española.

52 Las limosnas “fue para las cofradías la mejor de las ofrendas con que los cofrades colaboraron para el 
engrandecimiento del culto divino al santo patrón que la representaba ante la sociedad novohispana” y, sin duda, 
para el mantenimiento del templo, la fábrica de altares, y obras de caridad con el prójimo. Alicia Bazarte Martínez, 
“Las limosnas de las cofradías: su administración y destino”, en María del Pilar Martínez López-Cano, et al. 
(coords.), Cofradías, capellanías y obras pías en la América colonial, México: UNAM, IIH, 1998, p. 65.
53 Con base en la Historia Tolteca Chichimeca, el pueblo de Cuauhtinchan formó parte de la encomienda de 
Francisco de Orduña Loyando, y para 1522 la encomienda fue fragmentada entre Diego de Colio y Juan Pérez 
de Arteaga.  La parte de la encomienda de Colio fue conferida al conquistador Pedro de Alvarado y después a 
Alonso de Valencia, antes de pasar a manos de la corona en 1542. Cfr. Kirchhoff, et al., op. cit., pp. 230-131; Peter 
Gerhard, Geografía histórica de la Nueva España 1519-1821, trad. Stella Mastrangelo, México: UNAM, 1986, 
p. 227. Por el contrario, la parte de Juan Pérez “se conservó entre sus descendientes, ya que pasó entre los años 
de 1550 y 1600 a su hijo y nieto respectivamente”. Ethelia Ruiz Medrano, “Los señores de la tierra. El contexto 
histórico del Mapa de Cuauhtinchan núm. 2”, en David Carrasco y Scott Sessions (eds.), Cueva, ciudad y nido de 
águila: una travesía interpretativa por el Mapa de Cuauhtinchan núm. 2, China: University of New Mexico Press, 
2010, p. 96.
54 Ver. Dagoberto Moreno López, Amozoc. Leyenda, arte y tradición, Puebla: 1996, p. 3; María Merced 
Rodríguez Pérez, Amozoc y su patrimonio. La herrería artesanal para cabalgadura (1940-2015), México: EyC, 
CONACULTA, PACMYC, El Colegio de Michoacán, A.C., Ayuntamiento de Amozoc, 2016, pp. 16-17; Eduardo 
Apango López, “Amozoc”, en Puebla en la mirada de sus cronistas, tomo IV, México: Consejo de la Crónica 
del Estado de Puebla, SEP, Secretaría de Cultura y Turismo, El Errante Editor, 2018, p. 187; Margarita Berta 
Martínez del Sobral y Campa, Los conventos franciscanos del siglo XVI en el Edo. de Puebla, tesis de doctorado 
en Arquitectura, vol. 1, México: UNAM, Facultad de Arquitectura, 1987, p. 226.
55 “Y decimos todos nosotros los casiques y principales arriba nombrados que suplicamos a nuestro mui reberendo 
padre guardián frai Antonio Santo para que les venga a decir la primera misa en una casa techada de sacate y una 
campana colgada de una rama de un árbol para que se diga la misa”. “Donación de tierras…”, op. cit., p. 102 [fol. 
137v].



25

A partir de la primera reducción, los indios de Amozoc quedaron bajo la cura de almas 
de los religiosos franciscanos de Tepeaca hasta la década de 1550. La población se congregó 
gracias a la organización india a través de la devoción de la cofradía de la Asunción y a los 
acuerdos que establecieron con los señores principales. A cambio, debían contribuir con 
limosnas y encargarse del servicio del mesón. De esta forma inició la primera periodización de 
la historia devocional de Amozoc, que se extiende de 1532 a 1641.

I.II Amozoc bajo el patrocinio de la Virgen de la Asunción

La creación del centro poblacional de Amozoc mediante la política de congregaciones y la 
posterior traza urbana —elementos que dieron continuidad a la devoción de Santa María de la 
Asunción— no modificaron su condición de pueblo sujeto de Cuauhtinchan (pueblo-cabecera). 
Aunque en la década de 1540 Amozoc estaba dentro de la jurisdicción de la cabecera de partido 
de Puebla de los Ángeles,56 su vínculo con el pueblo de Cuauhtinchan permaneció tanto por las 
repúblicas de naturales como por la religión católica y sus corporaciones.

Muy pocas devociones de indios lograron sobrevivir en los pueblos del centro de 
México, sobre todo las cofradías de naturales que no eran patronales de las cabeceras. Muchas 
desaparecieron o fueron reemplazadas debido al declive demográfico de la segunda mitad del 
siglo XVI.57  Sólo las devociones patronales de los pueblos de indios tendieron a mantenerse. 
Diversos factores permitieron la persistencia de algunas cofradías y las convirtieron en pilares de 
la organización de las repúblicas de naturales, fundamental para el desarrollo urbano de pueblos, 
villas y ciudades. En este caso, de acuerdo con el tema de investigación, ¿qué condiciones 
permitieron la continuidad de la devoción de Santa María de la Asunción en Amozoc durante 
la segunda mitad del siglo XVI? ¿Cómo intervinieron los actores sociales en la permanencia de 
la devoción, para pasar de ser una cofradía de Cuauhtinchan a la cofradía de la imagen patronal 
de un pueblo como Amozoc?  

La consolidación de la conquista fue un proceso complejo en el que se buscó integrar 
los antiguos señoríos al sistema castellano, pero esto ocurrió en medio de circunstancias que 
afectaron profundamente a la población india.58 Las epidemias del siglo XVI fueron decisivas: 
redujeron la población nativa de manera drástica y provocaron la desaparición de localidades 
enteras.59 La crisis demográfica se convirtió en un motivo adicional para retomar la política 

56 Cfr. Gómez García, Los anales nahuas…, p. 135. 
57 Cfr. Rubial (coord.), La Iglesia…, p. 245.
58 Cfr. García Martínez, “La época colonial hasta 1760”, 2008, p. 129. 
59 Cfr. Arriaga, op. cit., p. 40.



26

de congregaciones,60 suspendida por el cocoliztli de 1545-1548. Tras el despoblamiento de 
numerosas comunidades, se reanudó el proyecto para reubicar a la población india y fundar o 
refundar pueblos estratégicos.

Los planes de Luis de Velasco, segundo virrey de la Nueva España (1550-1557), 
buscaban crear centros urbanos de indios y de españoles, siguiendo las instrucciones de la 
monarquía para la organizar político-territorial de los asentamientos indios a través de la política 
de congregaciones. El virrey Velasco trabajó a la par con las órdenes religiosas “seleccionando 
y visitando nuevos sitios para los monasterios y planeando cabeceras y pueblos de visita”.61 El 
proceso de reducción funcionó en dos etapas: de 1550 a 1567 y de 1597 a 1605, aunque también 
hubo reasentamientos en años intermedios o posteriores a estos períodos.62

La fundación y congregación de pueblos formaron parte del proyecto geopolítico del rey. 
Se buscó establecer ciudades, villas y pueblos que incorporaran a los indios en un sistema de 
gobierno organizado en Repúblicas (cuerpos capitulares).63 Estas fundaciones o refundaciones 
reubicaron a distintos grupos étnicos para formar comunidades más densas, “desarraigándolos 
de sus antiguos centros de poder, lo que permitió el traslado de las antiguas prácticas de alianzas 
prehispánicas al nuevo sistema novohispano”.64 Muchos traslados de naturales fueron forzosos; 
sin embargo, cuando los señores principales negociaban y aceptaban las condiciones impuestas 
por los españoles, el nuevo pueblo se integraba con su cabildo,65 encargado de recolectar tributo, 
la limosna y el servicio personal.66

60 La política de “reducciones” o “congregaciones” fue un mecanismo implementado por la corona española 
que consistía en trasladar a la población india que se encontraba en asentamientos dispersos a nuevas tierras, 
reubicándolos en pueblos planeados para facilitar la exacción del tributo y garantizar la evangelización. Cfr. 
Gómez García, Los anales nahuas…, p. 33. 
61 Peter Gerhard, “Congregaciones de indios en la Nueva España antes de 1570”, Historia Mexicana, vol. 26, núm. 
3, enero-marzo, 1977, p. 350. https://historiamexicana.colmex.mx/index.php/RHM/article/view/2776/2286.
62 Cfr. Gerhard, “Congregaciones de indios…”, p. 385; Gómez García, Los anales nahuas…, p. 131. 
63 El plan de “juntas” estaba sustentado en la idea de una sociedad ordenada y perfecta, definido por Cicerón o Aris-
tóteles, la ciudad [civitas] como “la perfecta congregación de hombres, que esparcidos antes por chozas en selvas 
o bosques, se juntaron en uno”. Citado en Juan Solórzano Pereira, Política Indiana, tomo I, cap. XXIV, Madrid: 
Imprenta Real de la Gazeta, 1776, p. 184; Owenby, op. cit., p. 76.   
64 Gómez García, Los anales nahuas…, p. 98.
65 El cabildo fue establecido por los españoles en la Nueva España a imitación de los cabildos castellanos de finales 
del siglo XV y principios del siglo XVI, reconocidos como cuerpos políticos con personalidad jurídica, territorio 
jurisdiccional y autonomía para gobernarse. Así pues, a los cabildos de los pueblos de indios se les llamó cuerpos 
de república, República de naturales o República de indios, designando a los caciques para ejercer sus funciones de 
gobierno, justicia y hacienda (recursos). Los cuerpos concejiles (órganos colegiados) mantenían un sistema rota-
tivo para su elección anual entre los indios nobles del pueblo cabecera y pueblos sujetos, de modo que existió una 
continuidad de las tradiciones prehispánicas político-administrativas. Cfr. Gómez García, Los anales nahuas…, p. 
113; García Martínez, “La época colonial hasta 1760”, 2008, p. 130; Margarita Menegus Bornemann, “El gobierno 
de los indios de la Nueva España, siglo XVI. Señores o cabildo”, Revista de Indias, vol. LIX, núm. 217, 1999, pp. 
613-616. https://revistadeindias.revistas.csic.es/index.php/revistadeindias/article/view/829/898. 
66 Cfr. Gómez García, “Devoción y bien común…”, p. 108.



27

Varios pueblos-cabecera fueron reubicados para compartir espacios comunes, como el 
convento o el mercado. Las comunidades que llegaban a su nueva cabecera se integraban con sus 
autoridades indias y se asentaban alrededor del centro del pueblo en secciones señaladas como 
barrios, visitas foráneas o estancias.67 Algunos asentamientos prehispánicos se mantuvieron, 
mientras que otros se redujeron, lo que generó litigios por tierras y recursos que la corona 
concedía a las nuevas fundaciones.68 

El establecimiento de las repúblicas de naturales consolidó la fundación de pueblos 
mediante las negociaciones con el orden político español.69 En este proceso intervinieron 
elementos como la “República de Indios, linderos, bienes propios, categoría jurídica (pueblo 
sujeto o pueblo cabecera) y jurisdicción eclesiástica”.70 El caso de Cuauhtinchan es ilustrativo: 
cumplió con estos pasos para formar un pueblo con capacidad de autogobierno y contó con un 
corregidor desde 1542.

En la segunda mitad del siglo XVI, el corregimiento de Cuauhtinchan se fusionó con el 
de la ciudad de Puebla de los Ángeles hacia 1574 o 1575.71 Amozoc, a partir de la fragmentación 
del corregimiento de Puebla, Cholula y Tlaxcala en 1545, quedó bajo la jurisdicción de la 
cabecera de partido de Puebla junto con Tepeaca, Totimehuacan y Quecholac.72 Así, el pueblo 
indio de Amozoc se vinculó cada vez más al sistema novohispano debido a las reubicaciones, 
las epidemias y el contacto constante con la ciudad de Puebla.73

Cuauhtinchan es un punto clave para comprender la historia política, religiosa, social 
y económica de Amozoc durante los siglos XVI y parte del XVII. En 1552, el visitador Diego 
Ramírez ordenó congregar Cuauhtinchan con las comunidades dispersas de la sierra de Amozoc, 
pero la oposición de los habitantes a abandonar sus tierras y la falta de frailes mendicantes en 
el pueblo impidieron la reducción.74 

En 1554, los dominicos fray Bernardo de Alburquerque y fray Tomás enfrentaron 
dificultades similares. Intentaron establecerse en la iglesia primitiva y en los aposentos anexos, 
pero la resistencia de la comunidad india les impidió asentarse. Debido a las visitas esporádicas 
de los franciscanos de Tepeaca y con la intención de que los miembros de la orden de Santo 

67 Cfr. Gerhard, “Congregaciones de indios…”, p. 350. 
68 Cfr. Gómez García, Los anales nahuas…, p. 33. 
69 Ibídem, p. 144. 
70 Ibídem, p. 135. 
71 Cfr. Gerhard, Geografía histórica…, p. 228. En lugar del corregidor, en la ciudad de Puebla fue tomado por el 
alcalde mayor designado en 1555. 
72 Cfr. Gómez García, Los anales nahuas…, p. 135.
73 Cfr. Rubial, El cristianismo…, p. 55.
74 Cfr. Gerhard, “Congregaciones de indios…”, pp. 359-360.



28

Domingo “asistiesen de asiento y diesen recado de doctrina y sacramentos á aquellos indios”,75 
se esperaba que llevaran a cabo la fundación de una nueva cabecera, pero la oposición obstruyó 
la concentración india.76

Otro intento fallido de trasladar la cabecera fue el de 1555, pero esta vez se propuso un 
nuevo intento de congregación en el pueblo sujeto de Amozoc,77 debido al terreno llano y a sus 
recursos naturales. No obstante, Amozoc “como otros seis lugares, permaneció ocupado como 
estancia”.78 La resistencia india de Cuauhtinchan a abandonar sus tierras y la falta de autoridades 
religiosas derivaron en su permanencia en el “pueblo viejo”. Como premio por su fidelidad a 
los franciscanos tras rechazar a los dominicos, el provincial Francisco de Bustamante nombró 
al fraile Cebrián del Olmedilla como primer guardián de Cuauhtinchan en 1555.79

El nombramiento del padre guardián significó el establecimiento permanente de religiosos 
franciscanos,80 primero en la iglesia primitiva y después en el recinto conventual construido 
años más tarde. A partir de entonces, el adoctrinamiento de los indios de Cuauhtinchan y de los 
pueblos sujetos, entre ellos Amozoc, quedó a cargo de la orden franciscana bajo la supervisión 
del guardián y sus sucesores. Al mismo tiempo, los frailes procuraron que las devociones indias 
se ajustaran a prácticas cristianas que fortalecieran el vínculo entre misioneros, caciques, indios 
principales y la Corona española; un ejemplo de ello fue la devoción a la Asunción en Amozoc.

La primera condición que aseguró la permanencia de la devoción de la cofradía de 
la Asunción en la segunda mitad del siglo XVI fue la adjudicación de tierras. Esas tierras 
garantizaron ingresos a los frailes mediante el pago de misas y otras actividades, y sirvieron para 
el ornato del culto divino y los gastos de la festividad. En 1554, los religiosos franciscanos fray 
Francisco Martín de Santillán y fray Juan Quintero solicitaron al cabildo indio de Cuauhtinchan 
cuatro solares de tierra y otro donde había un jagüey, para asegurar los recursos necesarios, 
comprometiendo a los indios de Amozoc a trabajarlos. Es plausible que los solares fueran 
labrados por los indios originarios o por descendientes de las familias congregadas en la década 
de 1530:

75 Fray Gerónimo de Mendieta, Historia Eclesiástica Indiana: obra escrita a fines del siglo XVI, Libro tercero, 
México: Antigua Librería, 1870, p. 334.  
76 Cfr. López Meléndez, op. cit., pp. 29-31. 
77 Cfr. Gerhard, Geografía histórica…, p. 229. 
78 Gerhard, “Congregaciones de indios…”, p. 360.
79 Cfr. Fray Gerónimo de Mendieta, “Relación de lo que hicieron y pasaron los indios del pueblo de Quauhtinchan, 
por no perder la doctrina y el amparo de los frailes de S. Francisco”, en Joaquín García Icazbalceta, Nueva colección 
de documentos para la Historia de México. 1. Cartas de religiosos de Nueva España 1539-1594, México: Antigua 
Librería de Andrade y Morales, Sucesores, 1886, p. 91. 
80 Cfr. López Meléndez, op. cit., p. 31; San Juan Bautista, Cuauhtinchan. Restauración 1987, México: Secretaría 
de Desarrollo Urbano y Ecología, 1987, p. 26. 



29

[…] y los quatro solares de tierra se an de sembrar todos los años y lo que se isiere en 
dinero de las semillas a de ser para ornatos y frontales y compren velas para las misas 
del año. Y el solar donde está el xaguei así también lo quiere de dinero a de ser para su 
festividad cada año a nuestra señora de la Asunción de lo que diere de su fruto el xaguei; 
[…] y lo que fuere paresiendo de dinero del xaguei y de los cuatro solares de tierra se an 
de sembrar y de ai a de yr saliendo para qué coman nuestros padres benditos.81

Los franciscanos de Tepeaca buscaron fuentes económicas para financiar la administración de 
sacramentos y las funciones religiosas mediante las devociones de las cofradías de los pueblos 
sujetos a su jurisdicción eclesiástica. Tomaron en cuenta la caída demográfica en la región 
Cuauhtinchan–Tepeaca por epidemias como el cocoliztli, que redujo las donaciones. Ante esa 
realidad, los religiosos promovieron la creación de corporaciones laicas para sostener la vida 
religiosa.

Por eso la nobleza india de Cuauhtinchan decidió donar los solares para el sostenimiento 
de los franciscanos y la adquisición de objetos litúrgicos, velas y frontales de altar. Esos bienes 
atendían las necesidades internas de la pequeña ermita de Amozoc y se sufragaban con los 
productos de la siembra en los cuatro solares: maíz, frijol y posiblemente frutas y hortalizas 
locales, similares a los cultivos de Tepeaca en el siglo XVI.82

El solar del jagüey83 se destinó a obtener fondos mediante la crianza de peces, aunque su 
explotación también comprendía productos de la flora y fauna acuática. La obra del depósito de 
agua pluvial en Amozoc fue resultado del trabajo de los indios; los nobles indios ejercieron su 
autonomía local organizando la mano de obra de distintos grupos étnicos en el pueblo sujeto de 
Cuauhtinchan (Amozoc). La finalidad fue excavar y formar un jagüey84 de medianas dimensiones 
para iniciar cultivos y, con la venta de sus productos, cubrir los gastos de la festividad de la 
imagen de Virgen de la Asunción, devoción cada vez más arraigada en Amozoc. Los gastos 

81 “Donación de tierras…”, op. cit., pp. 102-103 [fols. 137v-138r].
82 Cfr. Kelly S. McDonough, “Revisitando la historia de un pueblo: la relación geográfica de Tepeaca en 1580”, en 
Lidia E. Gómez García (comp.), La huella de una conquista…, p. 20. 
83 Los jagüeyes eran depósitos artificiales o naturales de agua pluvial o cielo abierto que captaban el agua y la 
almacenaban para consumo humano. Algunas versiones indican que es una palabra taína (Cuba, Antillas), pero lo 
cierto es que fue utilizada por los españoles desde el siglo XVI. Cfr. Teresa Rojas Rabiela, Cultura hidráulica y 
simbolismo mesoamericano del agua en el México prehispánico, México: IMTA-CIESAS, 2009, p. 29.
84 “Donación de tierras…”, op. cit., p. 103 [fol. 138r]. Cuando se indica que los indios “formaron” el jagüey de 
manera artificial se alude a la fabricación del depósito con métodos prehispánicos. El jagüey contaría con un re-
cubrimiento en las paredes de piedra y argamasa (cal, arena y agua) y no sólo de tierra, pues si este último fuera 
el caso, el agua se filtraría debido a las condiciones arenosas de los llanos de Amozoc, y tendrían que esperar a la 
formación de una costra natural alrededor debajo del jagüey, lo cual era imposible debido a las necesidades de los 
frailes y los indios. Cfr. Rojas, op. cit., p. 29. 



30

desde aquel año se registrarían por el mayordomo, quien rendiría cuentas anualmente para el 
sostenimiento de la devoción.85

La segunda condición fue la entronización de la imagen de Santa María de la Asunción 
como patrona del pueblo de Amozoc, trasladando su sede desde la iglesia del pueblo viejo de 
Cuauhtinchan a la ermita de Amozoc, para así tomar posesión de sus tierras. En presencia de 
los doctrineros de Tepeaca, que aún tenían la cura de almas, el cabildo indio de Cuauhtinchan86 
entregó la escultura mariana en su advocación asuncionista a los nuevos mayordomos el 7 de 
mayo de 1554.87 

Desde entonces, el cuerpo capitular indio y los religiosos franciscanos propiciaron cierta 
autonomía religiosa local para los mayordomos y la población, por medio de la adjudicación 
de tierras y de la propia imagen tutelar para su sostenimiento y veneración en Amozoc. Entre 
los mayordomos que recibieron a la Virgen pudieron estar habitantes del propio pueblo, como 
Gregorio Balencia, Melchor Vázquez, Francisco de Palos, Juan de Palos, Pedro Xochicaltzinco 
y Juan Allotzin. En ese marco los cofrades de la Asunción aceptaron el arribo de la devoción a 
perpetuidad en Amozoc:

que en su presencia le damos posesión a nuestra señora de la Asunción todo el tiempo 
venidero […] y todos los mayordomos cogieron en sus manos a nuestra señora la 
Asunción, y en nombre del rey nuestro señor rodearon el xaguei y los cuatro solares de 
tierra arrancando llerbas y tirando piedras sobre el xaguei y los cuatro solares de tierra.88

Al tomar la imagen y realizar el ritual alrededor de los solares, los mayordomos se apropiaron 
de la imagen devocional. Simbolizaba la unidad del pueblo de Amozoc desde la primera 
congregación y aceptación del mantenimiento de la devoción, pasando de ser una cofradía de 
Cuauhtinchan a convertirse en cofradía patronal de Amozoc. Ese rito —arrancar hierbas y tirar 
piedras sobre las tierras donadas mientras los cofrades cargaban la imagen— es una práctica 
de toma de posesión de origen medieval,89 por injerencia de los frailes franciscanos que se 
reflejó en el antiguo ceremonial godo. La ceremonia investía las tierras en nombre de la religión 

85 Cfr. “Donación de tierras…”, op. cit., p. 104 [fols. 137v-138r].
86 Miembros del cabildo: Simón de Buenaventura Quintero, juez de comisión; don Felipe de Mendoza, gobernador; 
Domingo Elías, alcalde ordinario; don Domingo de Soto, regidor mayor; Pedro Osorio, escribano. Cfr. “Donación 
de tierras…”, op. cit., p. 103 [fol. 138r].
87 Cfr. “Donación de tierras…”, op. cit., p. 103 [fol. 138r].
88 Ibídem, p. 104 [fol. 138v].
89 Ver. Luis Weckmann Muñoz, La herencia medieval de México, 2ª ed., México: El Colegio de México, FCE, 
1996, pp. 88-90.



31

católica a través de la devoción y funcionó como medio aliancista, para garantizar la aceptación 
de los indios con la entronización de la imagen tutelar y el bienestar colectivo.90

La acogida de la imagen y la posesión de las tierras marcaron el imaginario colectivo, aun 
entre distintos grupos étnicos. Mantener la devoción de la imagen sostenida por la comunidad 
india facilitó la integración al sistema novohispano y fomentó un sentido de pertenencia a 
través de la devoción patronal.91 La donación de tierras fue, además, un instrumento clave para 
financiar las necesidades materiales de la festividad de la Virgen y de los frailes. En 1554, los 
caciques de Amozoc y Cuauhtinchan, Tomás de Rojas Huilacapetz92 y don Gonzalo Sánchez 
Mistliimatzin,93 donaron cinco solares colindantes con sus tierras para ese fin.94

Hacia la década de 1550, Amozoc contaba ya con bienes de la santa patrona, caciques 
con tierras delimitadas y miembros del cabildo indio de Cuauhtinchan, además de la devoción 
mariana con la imagen de la Asunción. La aceptación de la devoción se manifestó en su 
sostenimiento: la comunidad participaba en faenas para cultivar las tierras de la Virgen como 
fuente de ingresos. 

La tercera condición fue la fundación del pueblo, registrada pocos años después de la 
entronización de la imagen. La devoción fundacional persistió porque el pueblo estratégico de 
Amozoc creció en habitantes, consolidó la tenencia de la tierra y por ser parte de la formación de 
caminos entre pueblos y ciudades. Los frailes doctrineros respaldaron el proyecto geopolítico de 

90 Cfr. Gómez García, Los anales nahuas…, p. 151. 
91 Las cofradías de indios poseían bienes para el financiamiento de una devoción, en especial tierras de cultivo y 
ganado, aunque también se mantenían sólo con limosnas. Cfr. Rubial (coord.), La Iglesia…, p. 56. 
92 Hijo mayor de Diego de Rojas (Castañeda), cacique de Cuauhtinchan y Amozoc de la parcialidad pinome, y de 
Antonia de Rojas. En 1623, poseía dos caballerías de tierra y doce solares en Amozoc. Cfr. Luis Reyes García, 
Cuauhtinchan del siglo XII al XVI. Formación y desarrollo histórico de un señorío prehispánico, 2ª ed. México: 
FCE, Gobierno del Estado de Puebla, CIESAS, 1988, p. 98; “Concierto de don Tomás de Rojas y sus hermanos, 
sobre venta de tierras. Año 1586”, Archivo Municipal de Cuauhtinchan, Paquete II, Exp. Núm. 15. Citado en Luis 
Reyes García (comp.), Documentos sobre tierras..., p. 123 [fols. 7v-8r]; “Testamento de don Tomás de Rojas. 
Año 1623”, Protocolos de Tepeaca, Paquete 49, Exp. 2. Citado en Luis Reyes García (comp.), Documentos sobre 
tierras..., p. 168 [fol. 35v].
93 Cacique de Cuauhtinchan y Amozoc de la parcialidad pinome. En 1581, contaba con siete surcos de maguey y 
sesenta surcos para el cultivo de maíz a la orilla del jagüey de Amozoc. Cfr. Reyes, Cuauhtinchan del siglo XII…, 
p. 41; “Testamento de don Diego de Rojas: Año 1576”, Protocolos de Tepeaca, Paquete 49, Exp. 2. Citado en Luis 
Reyes García (comp.), Documentos sobre tierras…, p. 112 [fol. 12r]; “Testamento de don Gonzalo Sánchez. Año 
1581”, AGN, Tierras, Vol. 190, Exp. 1. Citado en Luis Reyes García (comp.), Documentos sobre tierras…, p. 120 
[fol. 28v]. 
94 La tenencia india de la tierra, aun cuando los indios no tenían el derecho de posesión pleno, las tierras de los 
principales o caciques “se hallaban en el derecho de disposición de la nobleza hereditaria […]. La venta era 
posible, así como la cesión por herencia, dote, regalo”, cultivadas por macehualli o terrazgueros, y la mayoría de 
los productos de la tierra se les entregaba a los nobles. Hanns J. Prem, Milpa y hacienda. Tenencia de la tierra 
indígena y española en la cuenca del Alto Atoyac, Puebla, México (1520-1650), trad. María Martínez Peñaloza, 
México: CIESAS, FCE, Gobierno del Estado de Puebla, 1988, p. 51. 



32

la monarquía: congregando asentamientos dispersos o pueblos que habían quedado diezmados 
por epidemias, reagrupándolos y formar núcleos urbanos conforme al orden español.95 

El misionero Francisco de Mendieta llevó a cabo el plan de reducción en algunos 
asentamientos indios y pueblos de la jurisdicción territorial del pueblo-cabecera de Cuauhtinchan. 
En 1558, en el capítulo de Huejotzingo presidido por el fraile Francisco de Mena, “Comisario 
General de las Indias, proveyeron por guardián segundo de Quauhtinchán á Francisco de 
Mendieta el cual ayuntó aquel pueblo y lo puso en traza por sus calles y policía, así la cabecera 
como los sujetos”.96 

La política de congregaciones aplicada en Amozoc —elemento que determinó la 
continuidad de la devocional— implicó un ordenamiento urbano conforme a las instrucciones 
del virrey Luis de Velasco; es decir, la traza urbana. A pesar de la diversidad étnica presente 
desde la primera congregación, el sentido de pertenencia se sostuvo por la devoción a la Virgen 
María en su advocación asuncionista como imagen titular de Amozoc. 

En el año dos acatl, de los macehualli nadie quiere venir [al nuevo sitio]; luego por 
autorización del guardián fray Francisco de Mendieta, a quienes no querían venir les 
fueron quemadas sus casas y los techos destruidos. También fue cuando se erigió y 
fundó Santa María Asunción, allá en los llanos de Amozoc, que están en la orilla del 
bosque: eran tierras de guerra. El mencionado guardián por sí mismo trazó y midió los 
solares [concibió la forma en] que sería el pueblo, acompañado del corregidor Sebastián 
Laso La Vega.97 

Fray Francisco de Mendieta,98 además de consolidar la reducción con uso de la fuerza en 
Cuauhtinchan en 1558 —pues “a quienes no querían venir les fueron quemadas sus casas y los 
techos destruidos”—,99 también se ocupó de las reducciones de pueblos sujetos. Amozoc fue 
congregado nuevamente y no trasladado: se robusteció con habitantes que vivían en las laderas, 

95 Cfr. Pablo Escalante Gonzalbo y Antonio Rubial García, “Los pueblos, los conventos y la liturgia”, en Pablo 
Escalante Gonzalbo (coord.), Historia de la vida cotidiana en México: tomo I: Mesoamérica y los ámbitos 
indígenas de la Nueva España, México: El Colegio de México, FCE, 2004, p. 369.
96 De Mendieta, “Relación de lo que hicieron…”, p. 91. 
97 Libro de los guardianes y gobernadores de Cuauhtinchan (1519-1640), paleografía, introducción y notas de 
Constantino Medina Lima, México: CIESAS, 1995, p. 51 [fol. 11r].
98 En los Catálogos de los Religiosos de la Provincia del Santo Evangelio, MSS., del fraile Francisco Antonio de 
la Rosa Figueroa, indica que fray Francisco de Mendieta fue uno de “los que vinieron en 1542 con Fr. Jacobo de 
Tastera, y añade que era hijo de la Provincia de Cantabria”. De Mendieta, “Relación de lo que hicieron…”, p. 91.
99 Libro de los guardianes…, p. 51 [fol. 11r].



33

llevándolos a la llanura durante la segunda mitad del siglo XVI y principios del XVII.100 En 
1559, el guardián y el corregidor de Cuauhtinchan, junto con la nobleza india de las antiguas 
parcialidades (nahua y pinome), fundaron el pueblo indio de Amozoc.

De esta manera, la policía cristiana establecía los padrones urbanos que debían seguir 
los actores sociales encargados de fundar un poblado. Esto incluía el trazado de calles y plazas 
en forma de damero —de influencia renacentista— y la dotación de agua mediante acueductos 
u otros depósitos.101 El segundo guardián de Cuauhtinchan siguió estos protocolos de fundación 
de naturaleza religiosa, celebrando una misa y alzando una cruz de madera en el lugar donde se 
construiría el convento de Amozoc. 

A continuación, se realizaba el trazado de las manzanas cuadrangulares de acuerdo con 
la traza ortogonal, igual que en las fundaciones de españoles, “a cordel y regla”. El proceso 
comenzaba por la plaza y el espacio destinado al convento y a los edificios administrativos 
(cabildo), situados en el centro.102 Hacia el exterior de ese núcleo se delimitaron cinco cuadras 
por cinco,103 anticipando la futura expansión de Amozoc, para finalmente repartir los solares 
entre los caciques indios y el resto de la población, formando un asentamiento compacto.

El Mapa de Cuauhtinchan No. 4 (MC4), o Mapa de los linderos de Cuauhtinchan año 
1563, con influencia occidental pero técnicas y tradición cartográfica indias, ilustra claramente 
el trazado de los pueblos con nombres escritos en caracteres del alfabeto español, entre ellos 
Amozoque. Es posible que el mapa se elaborara en 1563, ya que representa planos de fundaciones 
de finales de la década de 1550.104 La cuadrícula del pueblo de Amozoc aparece constituido por 
veinticinco manzanas que parten de su plaza central, donde se ubicaba el mercado [Imagen 1.1].105

La uniformidad de las calles con ángulos de 90° permitió que Amozoc surgiera como 
un nuevo pueblo ordenado, resultado del trabajo del fraile Francisco de Mendieta y de la 
colaboración del poder civil y la nobleza india. La fundación de Amozoc motivó la destrucción 

100 Libro de los guardianes…, p. 51 [fol. 11r]. En marzo de 1604, el congregador Juan Ximénez Arriancho inició 
nuevamente una reducción de indios aislados del centro urbano de Amozoc, ubicados en la antigua sementera 
de Cuauhtinchan y Tepeaca, en las tierras de Santa Clara Tepalcayuca, es decir, al oriente del asentamiento. Se 
congregaron 17 personas “junto al pueblo”, tal vez para formar años más tarde uno de los primeros barrios indios 
que se integraba al sistema novohispano en Amozoc: el barrio de Tepalcayuca. “Solicitud de amparo sobre posesión 
de tierras de Diego de Luna y Bartolomé de Luna. Año 1605”. Protocolos de Tepeaca, Vol. 49, Exp. I G. Citado en 
Luis Reyes García (comp.), Documentos sobre tierras…, p. 163 [fol. 2r].
101 Cfr. Rubial, El cristianismo…, p. 64. 
102 Cfr. Arriaga, op. cit., p. 1.
103 Cfr. Alan Durston, “Un régimen urbanístico en la América Hispana colonial: el trazado de damero durante 
los siglos XVI y XVII”, Historia, vol. 28, 1994, pp. 67-68. http://revistahistoria.uc.cl/index.php/rhis/article/
view/15755/12849.
104 Cfr. Reyes, Cuauhtinchan del siglo XII…, p. 19.
105 Cfr. Keiko Yoneda, Los mapas de Cuauhtinchan y la historia cartográfica prehispánica. México: AGN, 1981, p. 56.



34

de la antigua ermita, erigida en 1531 o 1532, para iniciar la construcción del convento 
franciscano: “La iglesia de allá se derrumbó y se cambió a Santa Catarina Malinaltepec […]. 
En medio [de esas tierras] se establecieron y asentaron los otomíes, el religioso los separó y él 
mismo les repartió las tierras de guerra”,106 por orden del segundo virrey Luis de Velasco.107 El 
asentamiento urbano de Amozoc fue oficialmente aprobado por el virrey.108 

La formación de una red de caminos que conectaba Amozoc con otros pueblos —por 
ejemplo, Nopalucan y Cuauhtinchan— y con ciudades como Tepeaca y la Puebla de los Ángeles, 
fortaleció los vínculos con centros urbanos y rutas comerciales del sistema novohispano.109 
Ya desde 1532, como se analizó, la congregación de Amozoc buscaba establecerlo como 
un “pueblo de paso”, un lugar para el descanso de viajeros y sus animales, habilitado para 
ofrecer alojamiento mediante un mesón. En la segunda mitad del siglo XVI, Amozoc continuó 
brindando este servicio, pero ahora el derrotero se integraba al camino real a Veracruz, lo que 
incrementaba su movilidad y relevancia regional.

En esencia, la fundación del pueblo ratificó el patrocinio de la imagen de Santa María 
de la Asunción como tutelar del pueblo indio de Amozoc, devoción que se fortaleció durante las 
décadas posteriores del siglo XVI. La presencia de la imagen bajo resguardo de los mayordomos, 
la distribución de tierras realizada por el fraile doctrinero Francisco de Mendieta y la conexión 
con otras poblaciones mediante caminos consolidaron la organización social india en Amozoc. 

106 Libro de los guardianes…, p. 51 [fol. 11r].  
107 Santa Catarina Malinaltepec, de acuerdo con Luis Reyes, estaba ubicada a más de dos kilómetros del pueblo 
indio de Amozoc, donde se encontraba un asentamiento prehispánico. En la actualidad es un barrio de la cabecera 
de Amozoc llamado San Andrés las Vegas. El nombre de la ex hacienda “viene del apellido de su dueña Juana de 
la Vega” en el siglo XVIII. Rodríguez Pérez, op. cit., p. 27; Reyes, Cuauhtinchan del siglo XII…, p. 148.
108 En 1564, el virrey Velasco señala que tenía noticia del pueblo de Amozoc al menos cuatro años atrás, gracias a 
la relación que hicieron los principales de Cuauhtinchan: “con mi licencia e aprobación por aberiguación que hizo 
Lazo de la Bega corregidor del dicho pueblo se hizo cierta población de gente en los términos del dicho pueblo 
de Guatinchan donde dizen Amozoque […] y que me consta que la dicha población de Amozoque se hizo por mi 
mandado”. “Al corregidor de Guatinchan sobre el anparo de la población que se hizo en Amozoque por mandado 
de Vuestra Señoría e que si un Cristobal Baliente es perjudicial o parte para la ynquietud de la dicha población se 
castigue e destierre. Año 1564”, AGN, Mercedes, Vol. 7. Citado en Luis Reyes García (comp.), Documentos sobre 
tierras…, pp. 107-108 [Fol. 385]. 
109 En la segunda mitad del siglo XVI y el siglo XVII, el pueblo de Amozoc fue incorporado en la ruta comercial 
de la Nueva España, entre la metrópoli y la ciudad de Puebla al puerto de Veracruz. Para llegar a Veracruz, se 
utilizaba el camino de menor distancia e iniciaba en Puebla por el camino real de Amozoc que conectaba con 
Acajete, El Pinal, Nopalucan, El Seco, San Andrés Chalchicomula, Maltrata y Orizaba. Es claro que, décadas más 
tarde, se fundaron pueblos estratégicos que hacían más accesible la circulación de población, medios de transporte 
y mercancías. El segundo camino también incluía a Amozoque, de Puebla a Tepeaca para llegar a Orizaba, “su 
trayecto era: Puebla-Tepeaca-Tecamachalco-Tlacotepec-Tehuacán-Acultzingo-Orizaba”. Juan Manuel Márquez 
Murad, “El mapa de Cuauhtinchan MC4. Primer documento cartográfico de la región del valle central de Puebla”, 
Boletín de Monumentos Históricos, núm. 10, mayo-agosto, 2007, p. 8. https://mediateca.inah.gob.mx/repositorio/
islandora/object/issue%3A701.



35

Paralelamente, aunque el MC4 muestra el trazo de los caminos al estilo de la cartografía 
occidental, se continuaron usando las antiguas veredas prehispánicas, ahora enlazando con más 
centros poblacionales, como el pueblo sujeto de Chachapatzinco,110 y otras pequeñas comunidades 
cercanas al nuevo centro urbano de Amozoc, por ejemplo, Xocotzinco,111 Malinaltepec112, 
Ecatepec,113 entre otros [Imagen 1.2]. Los frailes colocaban cruces en las encrucijadas de los 
caminos que atravesaban pueblos y ciudades de la Nueva España, promoviendo no solo la 
devoción a la Virgen María en diferentes advocaciones, sino también la de la Santa Cruz.114

Del mismo modo, en Amozoc colocaron una cruz a orillas del camino Puebla–Tepeaca 
para proteger a los viajeros [Imagen 1.1]. Los viandantes que no necesitaban descansar o adquirir 
productos para ellos o sus animales continuaban su trayecto por otra vía sin entrar en Amozoc, 
pero quienes requerían abastecerse de víveres debían pasar por el centro del poblado. La cuarta 
condición fue la construcción del convento franciscano durante la segunda mitad del siglo XVI, 
dedicado a Santa María de la Asunción, cuyo estudio se aborda en el siguiente apartado.

En síntesis, la continuidad de la devoción a la imagen de la Asunción se debió a la 
organización de los cofrades y caciques de Amozoc y Cuauhtinchan, junto con los frailes. 
También porque, en 1554, se adjudicaron tierras a la santa patrona que aseguraban los ingresos 
para la festividad y para los franciscanos. La entronización de la imagen, la posesión de sus 
tierras y la ermita edificada en la década de 1530 posibilitaron la permanencia de la devoción. 
El pueblo trabajaba colectivamente para sostener el culto divino y la fiesta anual de la Virgen; 
además, los habitantes de Amozoc —especialmente los indios caciques— ocupaban el cargo de 
cofrades, integrándose después en el cuerpo de república.115

110 Chachapatzinco o Chachapalsingo fue un pueblo sujeto de la cabecera de Amozoc. Proviene del término náhuatl 
chachapalli, olla de barro. Su glifo es una montaña con una olla en su cima. Actualmente es la comunidad de San 
Salvador Chachapa, junta auxiliar de Amozoc. Cfr. Gerhard, Geografía histórica…, p. 229; Kirchhoff, et al., op. 
cit., p. 187.
111 Xoco-tzinco, diminutivo de Xocotlan y éste deriva de Xocotitlan, “palabra mexicana que expresa […] el asiento 
de una deidad” y se ubicaba sobre una loma muy antigua. En la actualidad, es la localidad de San Diego Jocotzin-
go, Amozoc. Ver. Peñafiel, op. cit., p. 316; “Testamento de don Pedro de Luna. Años 1589-1591”, Archivo Mu-
nicipal de Santo Tomás Hueyotlipa, Paquete 1, Exp. 1. Citado en Luis Reyes García (comp.), Documentos sobre 
tierras…, p. 145. 
112 Malinaltepec proviene de la palabra náhuatl malinalli, planta que se enreda y tuerce. El término significa “cerro 
de cordeleros”.  Hoy en día es el barrio de San Andrés las Vegas. Cfr. Peñafiel, op. cit., pp. 143-144.
113 Actual colonia de San Diego Ecatepec, Chachapa. 
114 Cfr. Rubial, El cristianismo…, p. 187.
115 Los indios nobles de Amozoc y Cuauhtinchan se colocaron al frente de la corporación de seglares como un 
espacio de poder, y tal función estaba vinculada a su estatus social, por lo cual, es posible que los mayordomos 
de la cofradía titular formaran parte de los funcionarios de la República de naturales a partir de la segunda mitad 
del siglo XVI. Cabe destacar que algunos de los mayordomos de 1554 y otros, por ejemplo, el cacique Gonzalo 
Sánchez Mistliimatzin, integraban el cabildo indio de Cuauhtinchan, y, por tanto, del de Amozoc, aunque no todos 



36

La fundación del pueblo en 1559, bajo el auspicio de la devoción mariana y mediante 
la política de congregaciones, fue realizada por el padre guardián Francisco de Mendieta 
según el proyecto geopolítico de la Corona, creando un asentamiento compacto. Finalmente, 
la construcción del convento en este pueblo de paso, consagrado a Santa María de la Asunción, 
acrecentó la devoción y fortaleció la organización social de caciques y señores principales, 
macehualli y doctrineros. La devoción mariana, como se ha señalado, funcionó como un 
elemento de cohesión social e identidad para la comunidad amozoquense del siglo XVI, 
sostenida mediante la fiesta patronal y el culto divino.

I.III Convento de Santa María de la Asunción en Amozoc

La construcción de recintos conventuales en los pueblos de indios del centro de México tuvo 
como objetivo consolidar la conquista militar mediante la evangelización y las reducciones de 
naturales, reuniéndolos en espacios urbanos con plaza central, iglesia y calles en retícula.116 Estos 
asentamientos compactos “tenían un núcleo indiscutible formado por el conjunto conventual: 
centro de la vida religiosa, ámbito de aprendizaje, campo de experimentación tecnológica y 
foco de occidentalización en el sentido más amplio del término”.117 

Los doctrineros se apropiaron de estos espacios, urbanizándolos y sacralizándolos, 
apoyando la fundación de pueblos e impulsando devociones a un santo específico en cada 
uno.118 Las órdenes mendicantes establecieron conventos en las cabeceras de pueblos de indios 
con la finalidad de desarraigar creencias prehispánicas y evangelizar con mayor rapidez al 
mantener a la población congregada, enseñando asimismo a los nuevos súbditos castellano, 
artes manuales y oficios.119

Los misioneros franciscanos decidieron establecer doctrinas para su sostenimiento y 
llevar a cabo el proyecto evangelizador, lo que requería aprender las lenguas nativas y conocer 
la historia y costumbres de las sociedades indias del altiplano.120 Las doctrinas, como unidades 
de administración religiosa, se fijaron en cada pueblo-cabecera de indios, manteniendo la 

los funcionarios. Cfr. Libro de los guardianes…; “Testamento de don Gonzalo…”, op. cit., p. 121 [fol. 31r].
116 Cfr. García Martínez, “La época colonial hasta 1760”, 2008, pp. 131-133.
117 Escalante y Rubial, “Los pueblos, los conventos…”, p. 372.
118 Cfr. Rubial, El cristianismo…, p. 67; García Martínez, “La época colonial hasta 1760”, 2008, p. 133.
119 Cfr. Fabián Valdivia Pérez (coord.), Guía de Patrimonio Religioso de la Ciudad de Puebla, 2ª ed., México: H. 
Ayuntamiento de Puebla, UNESCO, 2014, p. 31.
120 Cfr. Bernardo García Martínez, “Los años de la conquista”, en Erik Velásquez García, et al., Nueva historia 
general de México, novena reimpresión, México: El Colegio de México, 2019, pp. 197-198. 



37

misma extensión territorial debido a la densidad poblacional multiétnica.121  “Debía de tener su 
máxima expresión física en un conjunto de iglesia y convento diseñado para la función que se 
quería desempeñar”,122 vinculándose con la instalación y resguardo de los cuerpos concejiles o 
cabildos de indios.123 

En cuanto a las guardianías, eran aquellas unidades socio-jurídicas, es decir, los 
conventos, que estaban bajo la dirección de un guardián elegido por los miembros de la 
orden franciscana por un tiempo determinado.124 La guardianía se formaba por integrantes de 
la comunidad religiosa franciscana, “autónoma” en términos económicos, que vivían en el 
convento y practicaban las normas de la orden, así como también se encargaban de la labor 
evangelizadora de la feligresía india.125 De esta unidad dependían las vicarías o visitas que 
fueron pequeños asentamientos poblacionales localizados dentro de la jurisdicción eclesiástica 
de la doctrina,126 por lo cual, los frailes las asistían ocasionalmente, pero el centro receptor era 
el convento del pueblo-cabecera donde residían los misioneros.

La edificación de las casas conventuales y templos anexos requirió la mano de obra nativa 
durante el proceso de congregaciones de indios, en la segunda mitad del siglo XVI. Los frailes, 
a la par de los encomenderos y caciques, aprovecharon el trabajo indio y el tributo, erigiendo 
suntuosos recintos conventuales, pese al voto de pobreza y la renuncia a bienes materiales que 
estaban sujetos las órdenes mendicantes,127 aunque también existieron conventos sencillos y 
austeros. La fábrica de los conjuntos monásticos estuvo supervisada por los religiosos y, en 
algunos casos, contó con la instrucción de maestros canteros, pero la erección la realizaron los 
indios.128 

Por esta razón, el primer virrey de la Nueva España, Antonio de Mendoza (1535-1550), 
ajustó los tipos de construcciones conventuales de las órdenes mendicantes con el propósito 
de que existiera homogeneidad mediante la «traza moderada». De acuerdo con las normas 
mendocinas sobre los conjuntos monásticos y obras públicas: 

121 Cfr. José Manuel Martínez Aguilar, “Formación y usos de los conventos en la provincia franciscana de Michoa-
cán durante el virreinato”, Historia Mexicana, vol. 70, núm. 2, 2020, p. 611. http://www.scielo.org.mx/pdf/hm/
v70n2/2448-6531-hm-70-02-599.pdf; Owenby, op. cit., p. 72. 
122 Bernardo García Martínez, “Los años de la expansión”, en Erik Velásquez García, et al., Nueva historia 
general…, p. 226. 
123  Ídem. 
124 Cfr. Valdivia (coord.), op. cit., p. 33; Rubial (coord.), La Iglesia…, p. 44. 
125 Cfr. Rubial (coord.), La Iglesia…, pp. 44-55.
126 Cfr. Martínez Aguilar, “Formación y usos…”, p. 611. 
127 Cfr. Valdivia (coord.), op. cit., p. 31
128 Cfr. Gloria Espinosa Spínola, Arquitectura de la conversión y evangelización en la Nueva España durante el 
siglo XVI, Almería: Universidad de Almería, Servicio de Publicaciones, 1998, p. 79. 



38

[…] ha habido grandes yerros, porque ni en las trazas ni en los demás no se hacia lo que 
convenía, por no tener quien lo entendiese ni supiese dar orden de ello. Para remedio 
desto, con los religiosos de San Francisco y San Agustín concerté una manera de traza 
moderada, y conforme a ella se hacen todas las casas. Es necesario que V.S. haga lo 
mismo con los de Santo Domingo, porque comienzase agora muchos monesterios y han 
de hacer más.129

La traza moderada establecía un patrón arquitectónico general para los recintos conventuales, 
aunque se introdujeron modificaciones en las estructuras y decoraciones a lo largo de los siglos 
XVI y XVII. Los conventos del siglo XVI solían componerse de tres unidades arquitectónicas: 
la arquitectura de conversión, el templo o iglesia, y las dependencias monásticas.130 La primera 
incluía el atrio, las capillas posas y la cruz atrial; la segunda correspondía al templo conventual 
de una sola nave, sin crucero, con contrafuertes exteriores y orientado de este a oeste, con 
presbiterio rectangular o poligonal, y las cubiertas podían ser de bóveda de crucería, de cañón, 
de madera o mixtas.131 El claustro, la portería, las celdas, el refectorio, la cocina y la sala de 
profundis, entre otros espacios, conformaban la tercera unidad.132

La construcción y la extensión de los recintos conventuales dependieron tanto del 
apoyo de los cuerpos de república como de las autoridades españolas, así como del esfuerzo 
de los indios y de la jerarquía de los pueblos donde se establecían las doctrinas, especialmente 
aquellos que fungían como cabeceras. Aunque los complejos arquitectónicos del siglo XVI 
continuaron siendo centros “de un amplio espectro de actividades religiosas, culturales, políticas 
y económicas […], la magnitud de la empresa constructora requirió de un esfuerzo tan grande 
que no se puede comparar con las actividades de conservación, restauración o decoración de las 
épocas sucesivas”.133

Asimismo, las órdenes religiosas lograron crear una red de asentamientos misioneros 
que vinculaba pueblos y ciudades en torno a las capitales principales de la Nueva España hacia 
finales del siglo XVI; por ejemplo, los dominicos en el centro y sur del reino. Los franciscanos 

129 “Relación, apuntamientos y avisos que por mandado de Su Majestad dio Don Antonio de Mendoza, Virrey de 
Nueva España, a Don Luis de Velasco, nombrado para sucederle en este cargo”. DIA, Vol. VI, págs. 33-34. Citado 
en Espinosa, op. cit., p. 74. 
130 Cfr. Gloria Espinosa Spínola, “La arquitectura mendicante novohispana del siglo XVI: evolución constructiva”, 
Cuadernos de Arte de la Universidad de Granada, núm. 27, 1996, p. 58. https://revistaseug.ugr.es/index.php/caug/
article/view/10790/8869.
131 Ibídem, pp. 58-59.
132 Cfr. Espinosa, Arquitectura de la conversión…, pp. 74-75.
133 Alessia Frassani, Artistas, mecenas y feligreses en Yanhuitlán, Mixteca Alta, siglos XVI-XXI, trad. Patricia 
Torres Londoño, México: UNAM, IIE, Universidad de los Andes, 2017, p. 81.



39

conectaron el altiplano central, especialmente la región de Puebla-Tlaxcala,134 erigiendo 
conventos que se comunicaban para llevar a cabo su misión evangelizadora en pueblos de tipo 
urbano, distantes entre sí, pero sujetos a una casa matriz de la orden.135

La construcción de conventos en pueblos de indios que no eran cabecera de partido, sino 
únicamente pueblos-cabecera, evidenciaba su importancia en la región Puebla-Tlaxcala. Tal 
fue el caso de Huaquechula, Tecali, Cuauhtinchan, San Francisco Iztacamaxtitlán y Amozoc.136 
El convento y los frailes constituyeron elementos esenciales en las fundaciones de pueblos 
mediante la política de congregaciones a partir de 1550, articulando una relación estrecha entre 
la población india y los caciques. Por ejemplo, la congregación de Acatzingo, al contar con 
frailes y convento, permitió la separación de siete barrios de la ciudad de Tepeaca para fundar 
una nueva población.137

Por otro lado, la fundación del pueblo indio de Amozoc en 1559 implicó la destrucción 
de la antigua ermita de la década de 1530, iniciando la edificación del convento y de la iglesia 
anexa en los solares destinados por los caciques de Amozoc y Cuauhtinchan en años posteriores. 
El objetivo fue construir un nuevo convento franciscano que pudiera integrarse a la red de 
recintos conventuales de la región Puebla-Tlaxcala y vincularlo con dos ciudades de gran 
relevancia: Tepeaca y Puebla de los Ángeles, además de establecer un pueblo-cabecera con sus 
respectivos pueblos sujetos.138 

Ante la ausencia de una ermita, la población de Amozoc debió asegurar un espacio para 
el culto divino en las ocasiones en que los frailes menores la visitaran. Por ello, es probable que 
los indios se organizaran en jornadas laborales para levantar una iglesia provisional, de rápida 
construcción y puesta en funcionamiento. Esta capilla provisional resguardaría la imagen titular 
de Santa María de la Asunción y permitiría iniciar la edificación del convento y del templo, 
como ocurrió también en Huejotzingo y Cuauhtinchan.139 

134 Ídem. 
135 Cfr. Antonio Rubial García, “Las órdenes mendicantes evangelizadoras en Nueva España y sus cambios 
estructurales durante los siglos virreinales”, en María del Pilar Martínez López-Cano (coord.), La Iglesia en Nueva 
España. Problemas y perspectivas de investigación, México: UNAM, IIH, 2010, p. 221. 
136 Cfr. Gómez García, Los anales nahuas…, p. 136.
137 Cfr. Morales y Mazín, op. cit., p. 131.  
138 Entre ellos el pequeño pueblo de Chachapatzinco y Santa Catarina Malinaltepec. Cfr. Gerhard, Geografía 
histórica…, p. 229; Reyes, Cuauhtinchan del siglo XII…, p. 148; “Testamento de doña María Ruiz de Castañeda 
casica de Guatinchan. Año 1652”, Protocolos de Tepeaca, Paquete 77, Exp. 2. Citado en Luis Reyes García (comp.), 
Documentos sobre tierras…, p. 173 [fol. 48r]. 
139 Cfr. López Meléndez, op. cit., pp. 56-57; Efraín Castro Morales, “Noticias documentales acerca de la construcción 
de la Iglesia de San Miguel de Huejotzingo, Puebla”, Boletín de Monumentos Históricos, núm. 4, enero-diciembre, 
1980, pp. 10-12. https://revistas.inah.gob.mx/index.php/boletinmonumentos/article/view/12763/13882. 



40

La desaparición de la primera iglesia de Amozoc y el proyecto inmediato de construir 
una capilla provisional, con un espacio para los ornamentos del culto y habitaciones para el 
descanso de los frailes, facilitó la ampliación de las tierras destinadas al nuevo convento, 
posiblemente mediante donaciones de los propios caciques de Amozoc. Como antecedente 
pueden mencionarse las donaciones de Tomás de Rojas y Gonzalo Sánchez para el sostenimiento 
de la devoción a la Asunción en 1554.140 En el sitio elegido para la capilla provisional se trazaron 
las calles y se repartieron los solares en 1559, por fray Francisco de Mendieta —guardián de 
Cuauhtinchan— y el corregidor Sebastián Lazo de la Vega.141 

Finalizada la iglesia temporal, los indios comenzarían la construcción del nuevo 
convento; sin embargo, diversas circunstancias prolongaron la conclusión parcial del conjunto 
arquitectónico hasta 1582,142 cuando los padres franciscanos llegaron de manera “permanente” 
con el establecimiento de su guardianía como pueblo-cabecera. Entre dichas circunstancias 
destacaron las epidemias que azotaron la segunda mitad del siglo XVI, obligando a suspender 
las obras. La peste de 1576-1581, por ejemplo, redujo drásticamente la población de la Nueva 
España,143 llegando casi a la mitad. Aunque existieron epidemias menos severas antes y después, 
esa dejó a menos de dos millones de indios.144

Ocurrió la “gran enfermedad” uey cocolitztli. 6 tecpatl 1576. […] El día primero de 
agosto comenzó la enfermedad, demasiado fuerte, en Tecamachalco; no se podía resistir. 
Entonces, a fines de agosto, ya se inicia la procesión a causa de la enfermedad. […] Por 
ésto, varias personas murieron: jóvenes, muchachas, casados, viejos, viejas [y] niños. 
[…] De tres o en dos días morían por hemorragia; les salía sangre por la nariz, por 
las orejas, por los ojos, por el ano. A las mujeres les salía sangre por sus entrepiernas. 
A nosotros los varones nos salía sangre por el miembro. Algunos morían por diarrea, 
recaían al instante; luego por esto morían.145  

 
Estas epidemias no solo marcaron el imaginario colectivo de la comunidad amozoquense, sino 
que influyeron en los movimientos poblacionales, las congregaciones de indios y el abandono de 

140 Cfr. “Donación de tierras…”, op. cit., p. 104 [fol. 138v].
141 Libro de los guardianes…, p. 51 [fol. 11r].    
142 Ibídem, p. 61 [fol. 17r].
143 Cfr. Margarita Menegus Bornemann, Del señorío a la República de indios. El caso de Toluca: 1500-1600, 
México: Ministerio de Agricultura, Pesca y Alimentación, Secretaría General Técnica, 1991, p. 224. 
144 Cfr. García Martínez, “Los años de la expansión”, p. 253. 
145 Anales de Tecamachalco…, pp. 74-76 [fols. 27v-28v].



41

tierras.146 La disminución de la población india afectó directamente la continuidad del proyecto 
constructivo del complejo arquitectónico conventual de Amozoc debido a la escasez de mano 
de obra.

“Durante la construcción, las pérdidas de población no sólo demoraban las obras, sino 
que provocaban cambios en el proyecto original”,147 pues los edificios conventuales —amplios y 
suntuosos— habían sido concebidos para albergar a un número mucho mayor de habitantes del 
que existía después de las epidemias y del trabajo excesivo de los indios.148 Así, las edificaciones 
debieron ajustarse a las nuevas condiciones demográficas de las últimas décadas del siglo XVI.

Otra razón para el retraso en la construcción del convento de Amozoc fue la rotación 
trienal de los frailes guardianes responsables de la cura de almas en Cuauhtinchan, dado 
que Amozoc seguía siendo un pueblo de visita dentro de esa jurisdicción doctrinal. “Por lo 
tanto, ningún oficial supervisaba por completo una obra, sino que el proyecto se sujetaba a 
la revisión de sus sucesores”.149 A ello se sumaba que en Amozoc no residían los misioneros; 
por el contrario, las obras, conforme a las normas mendocinas, eran dirigidas por los frailes de 
Cuauhtinchan solo cuando asistían ocasionalmente a la población.

En todo caso, el Mapa de Cuauhtinchan No. 4 señala que el proceso de edificación del 
convento de Amozoc continuaba en 1563, como lo evidencia el glifo-iglesia.150 Este elemento 
arquitectónico aparece en la mayoría de las trazas urbanas de pueblos y ciudades representadas 
en dicho mapa, como Tecali, Acatzingo, Cuauhtinchan, Tepeaca, Tlaxcala, entre otras. El glifo 
presenta algunas variantes —triple arcada o sencilla— determinadas por la jerarquía de las 
iglesias (guardianías o visitas) y de los asentamientos urbanos.151 Dentro de la traza ortogonal 
de Amozoc, el glifo-iglesia se ubica en el centro del pueblo, hacia el margen derecho del mapa, 
siguiendo el mismo patrón que los demás asentamientos.152 

146 Cfr. García Martínez, “Los años de la expansión”, p. 253. 
147 George Kubler, Arquitectura Mexicana del siglo XVI, trad. Roberto de la Torre, Graciela de Garay y Miguel 
Ángel de Quevedo, México: FCE, 1984, p. 188. 
148 Cfr. García Martínez, “Los años de la expansión”, p. 257.
149 Kubler, op. cit., p. 188. 
150 Sobre la línea de investigación propuesta por Keiko Yoneda, acerca del significado de las iglesias pintadas 
dentro de la traza de las calles de los pueblos, particularmente el glifo de la iglesia de Amozoc refiere al convento 
en construcción y no al templo en sí. Según las fuentes de la época, la antigua ermita de Amozoc se derrumbó y el 
templo de una sola nave se terminó en los últimos años del siglo XVI. Por lo cual, para 1563, continuaba la fábrica 
del convento bajo la dirección del segundo guardián de Cuauhtinchan como ocurrió en ese pueblo, priorizando 
las habitaciones y espacios de rigor de uso franciscano. No obstante, teniendo en cuenta que la capilla provisional 
se levantó en unos años después de la fundación, en 1559, posiblemente el glifo también atañe a este espacio; la 
representación de la iglesia en los pueblos de Amozoc y Cuauhtinchan son iguales. Por lo tanto, es posible que el 
símbolo arquitectónico del MC4 aluda a la iglesia temporal, puesto que en esos años los dos centros contaban con 
la suya. 
151 Cfr. Márquez Murad, “El mapa…”, p. 4; Yoneda, op. cit., p. 56. 
152 Ídem.  



42

La población amozoquense continuó trabajando en la construcción del convento a pesar 
de las circunstancias que atravesaba la Nueva España. La organización social de los indios de 
Amozoc, bajo el patrocinio de la devoción a la imagen de Santa María de la Asunción, se vio 
fortalecida con la llegada de los frailes franciscanos en 1582, momento en el que se asignó al 
primer guardián del convento [Ver. Tabla I]: “En el año doce tochtli, el 12 de marzo, entraron 
y se establecieron los sacerdotes en Amozoc. El primer guardián fue fray Alonso Jiménez. 
Entonces ocurrió el gran terremoto que destruyó el tepozcalli (campanario)”.153

Este suceso confirmó la disposición de los aposentos franciscanos y la conclusión de 
la primera etapa del claustro y demás espacios de rigor, aunque el proyecto del nuevo templo 
seguía en marcha y mostraba un avance significativo, pero aún inconcluso. Según los criterios 
del siglo XVI, Amozoc alcanzaría el rango de pueblo-cabecera al contar con un monasterio en 
funciones, de modo que “sean favorecidos los dichos sitios con particulares preeminencias, 
para convidar a los indios a que vayan a poblar en ellos”;154 además de poseer una iglesia, 
cabildo indio, tierras delimitadas y, sobre todo, una devoción específica: la Asunción.155

Entre los más de cien conventos visitados por el comisario general de la orden franciscana 
fray Alonso Ponce en la Nueva España, entre 1584 y 1589, Amozoc figuró entre los incluidos en 
su trayecto por el camino real entre la ciudad de Puebla y Veracruz. El religioso se detuvo allí 
el jueves 26 de septiembre de 1585:  

llego andadas tres leguas al pueblo y convento de Amozoc, donde fue recibido con 
mucha comunidad y fiesta de danzas y bailes. El pueblo es pequeño, y él y los de 
las visitas están subjectos a un pueblo grande no lejos de allí, llamado Cuahtinchan; 
los indios, parte dellos son mexicanos y parte otomíes, y todos caen en el obispado 
de Tlaxcalla. El convento es muy pequeño, de tres celdas o cuatro, con su claustro 
bajo, iglesia y coro asimesmo pequeños; moraban allí dos religiosos, visitóles el padre 
comisario y obtúvose con ellos aquel día y el siguiente.156

La información que proporciona la relación acerca del convento de Amozoc es muy breve, pero 
fundamental por la falta de documentación sobre el edificio. La descripción de fray Antonio de 
Ciudad Real, secretario de fray Ponce, confirma la existencia de la unidad conventual concluida, 
particularmente sus dependencias monásticas: un claustro bajo —primera etapa— adosado 
153 Libro de los guardianes…, p. 61 [fol. 17r].
154 René Acuña, Relaciones geográficas del siglo XVI: Tlaxcala, tomo I, México: UNAM, 1984, p. 100. 
155 Ver. Pedro de Oroz, et al., Relaciones de la descripción de la provincia franciscana del Santo Evangelio. Hecha el año 
de 1585, introducción y notas de Fidel de J. Chauvet, México: Imprenta Mexicana de Juan Aguilar Reyes, 1947, p. 168. 
156 Antonio de Ciudad Real, Tratado curioso y docto de las grandezas de la Nueva España, edición, estudio, apéndices, 
glosarios e índices por Josefina García Quinta y Víctor M. Castillo Farreas, tomo II, México: UNAM, IIH, 1993, p. 97.



43

al lado sur de la iglesia, disposición que respondía al clima local y aprovechaba el grado de 
asoleamiento.157

Las dimensiones del claustro o patio rectangular del siglo XVI no requerían mayor 
amplitud, pues la comunidad no excedía los tres frailes misioneros. Al tratarse de un grupo 
pequeño, el claustro no alcanzó el nivel de monumentalidad de otros conventos de la región, 
como Tepeaca, Tecali y Cuauhtinchan. Las arcadas de medio punto se emplearon en el claustro 
bajo, abiertas hacia el jardín central, con entre tres y cuatro arcos según cada costado [Imagen 
1.3]. Este sistema permitía reducir soportes y aligerar los muros, por lo que las cubiertas de 
las habitaciones se realizaron con madera y losetas de barro,158 al igual que los corredores del 
claustro [Imagen 1.4].

Las celdas, destinadas al descanso y oración de los frailes, solían ubicarse al este o sur 
del claustro;159 sin embargo, en Amozoc, las “tres celdas o cuatro” del siglo XVI se localizaron 
en los lados sur y oeste del claustro bajo. Eran espacios austeros, probablemente dotados de un 
remetimiento en el muro para colocar una ventana que permitiera sentarse a los frailes.160 Sus 
dimensiones estrechas respondían tanto a la pobreza conventual de la orden de los hermanos 
menores como al tamaño reducido de la comunidad evangelizada.161 

La sala de profundis se situaba al poniente del convento y funcionaba como el lugar 
donde se recitaba el De Profundis del salmo 128 antes de las comidas [Imagen 1.5].162 El 
refectorio, donde los frailes tomaban los alimentos, estaba al sur del claustro,163 al igual que 
la cocina. Esta última se colocó en dirección sur para aprovechar las corrientes de aire que 
disipaban los olores y la humedad de los almacenes.164

157 Cfr. Yolanda Fernández Muñoz, “Modelos arquitectónicos europeos y su influencia en los conjuntos conventuales 
novohispanos”, en Rosa Perales Piqueres y María Pía Benítez de Unánue (coords.), Los conventos del siglo XVI de 
Puebla y Morelos. Patrimonio Cultural Mundial, México: UPAEP, 2018, p. 49; María Yolanda Rodríguez Ochoa, 
et al., “Gestión del patrimonio religioso: propuesta de una guía turística de exconventos franciscanos poblanos 
de la época novohispana”, Internacional Journal of Scientific Management and Tourism, vol. 2, núm. 4, 2016, 
p. 240. https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=5744217; Carlos Flores Marini, “La arquitectura de los 
conventos en el siglo XVI”, Artes de México, núm. 86/87, año XIII, 1966, p. 6.
158 Cfr. Espinosa, “La arquitectura mendicante…”, p. 59. 
159 Cfr. Kubler, op. cit., p. 395.
160 Cfr. Dolores Dib Álvarez, “Claustros y otras dependencias”, en Rosa Perales Piqueres y María Pía Benítez de 
Unánue (coords.), Los conventos…, p. 109. 
161 Cfr. Kubler, op. cit., p. 397
162 Cfr. Kubler, op. cit., p. 396. “1 De profundis clamavi ad te, Domine; 2 Domine, exaudi vocem meam. Fiant 
aures tuae intendentesin vocem deprecationis meae. 1 Desde lo hondo a ti grito, Señor; 2 Señor, escucha mi voz, 
estén tus oídos atentos a la voz de mi súplica”. Nacar, 1984, p. 805. Citado en Dib, op. cit., p. 107. 
163 Cfr. Rubial (coord.), La Iglesia…, pp. 44-45.  
164 Cfr. Rodríguez, et al., op. cit., p. 241.



44

La portería, ubicada al poniente, constituía el acceso al claustro y a sus dependencias 
privadas. Contaba además con un portal de peregrinos compuesto por siete arcadas de medio 
punto destinado a alojar a los viajeros que transitaban por el pueblo en busca de recogimiento.165 
Este portal era un espacio relevante para los frailes, pues recibían numerosas visitas, por lo 
que colocaban pinturas alusivas a la orden.166 “Los peregrinos que dormían ahí por las noches 
pudieron encontrar bajo sus techos y muros decorados con escenas religiosas, no sólo protección 
contra las inclemencias del tiempo sino también amparo de espíritus malignos”.167 La portería 
formaba un conjunto arquitectónico con la capilla abierta, como en Atlixco,168 conformando una 
triada conventual: portal de peregrinos–acceso al claustro–capilla abierta. Aunque en Amozoc 
no se conservan restos visibles de esta última, aún se aprecian las marcas de los antiguos vanos 
en la fachada [Imagen 1.6].169

La descripción de fray Antonio de Ciudad Real no menciona explícitamente la existencia 
de la capilla abierta en el convento, quizá porque se ubicaba en el mismo espacio del portal de 
peregrinos e integrada al edificio claustral, y no porque careciera de ella. La capilla abierta 
“representa la solución que concilia las costumbres prehispánicas de culto exterior con la nueva 
religión, al celebrar la misa al aire libre”.170 Es un elemento fundamental de la arquitectura de 
la conversión, concebido para realizar el ritual litúrgico en un entorno abierto que atendiera a la 
población india con una clara visibilidad hacia el espacio constructivo.171

En este sentido, la capilla abierta de Amozoc estaba dispuesta para que los indios 
permanecieran en la explanada del atrio observando la ceremonia, aunque con ciertas desventajas, 
ya que se encontraba a ras de piso y dificultaba la visibilidad. También llamada “capilla de indios”, 
habría concluido su construcción tras la finalización de la iglesia provisional, considerando que 
el proyecto contemplaba avanzar en la edificación del convento y sus dependencias, incluyendo 
el portal. De ese modo, la capilla abierta siguió edificándose sin tomar en cuenta que hacia la 

165 Cfr. Luz del Carmen Jimarez Caro, Tipología de los templos conventuales poblanos. Análisis arquitectónico 
comparativo, México: BUAP, ICSyH, PROMEP, Área de estudios del Patrimonio Cultural, 2008, p. 15.   
166 Cfr. Escalante y Rubial, “Los pueblos, los conventos…”, p. 385. 
167  Ibídem, p. 386. 
168 Cfr. Francisco Javier Pizarro Gómez, “Los atrios conventuales: espacios, arquitecturas e imágenes para la evan-
gelización”, en Rosa Perales Piqueres y María Pía Benítez de Unánue (coords.), Los conventos…, p. 70. 
169 Las dimensiones de los complejos arquitectónicos dependían de la densidad demográfica, la cercanía a la capital 
y de los recursos del lugar. Cfr. Kubler, op. cit., pp. 34-37. El pueblo de Amozoc, al encontrarse cerca de la ciudad 
de Puebla, el mesón y el portal de peregrinos fue muy concurrido por los viajeros o transeúntes, este último espacio 
con proporciones considerables permitía albergar a las personas que decidían hacer una parada durante su trayecto 
hacia la ciudad o pueblos circunvecinos.   
170 Flores, op. cit., p. 6. 
171 Cfr. Espinosa, Arquitectura de la conversión…, p. 95. 



45

década de 1580 este tipo de estructuras había caído en desuso.172

Por otro lado, mediante la sacristía173 y la antesacristía —pieza situada entre el presbiterio 
y la sacristía—174 el claustro comunicaba con la iglesia en construcción, adosada al norte del 
convento. Para 1585, el templo conventual de una sola nave orientado de este a oeste, acorde 
con la “traza moderada”,175 ya contaba con coro y sotocoro. El coro alto, semejante a un balcón 
interior que solía abarcar el ancho de la nave,176 se encontraba a los pies del templo, tal como en 
la iglesia conventual de Amozoc. 

En otras palabras, el coro se ubicaba en la entrada de la iglesia, donde se realizaban 
los oficios divinos —maitines, laudes o vísperas—177 y permitía la existencia del sotocoro, es 
decir, la parte baja del coro alto por donde ingresaba la población a través de la puerta principal 
del templo. En ese espacio se administraba el sacramento del bautismo y se encontraba la pila 
bautismal labrada en piedra por los indios de Amozoc.178  

Es probable que el templo anexo estuviera techado únicamente en la zona del presbiterio 
rectangular, cubierto con bóveda de cañón o de crucería, debido a la importancia litúrgica de este 
espacio, acentuado además mediante escalinatas que lo elevaban respecto al nivel de la nave. 
Su función era dirigir la atención de la feligresía hacia el altar mayor y reforzar la separación 
simbólica mediante el arco triunfal donde iniciaba el presbiterio.179 “El modelo de construcción 
se relaciona con las prácticas españolas anteriores o contemporáneas, diferenciándose por la 
ausencia de techos de dos aguas, el carácter de fortaleza y las soluciones de la relación entre 
nave y presbiterio”.180 

Cuando el comisario general de la orden franciscana visitó el convento de Amozoc 
en 1585, el templo tenía ya los anchos muros levantados, aunque fue hasta 1598 cuando se 
concluyó la edificación de la iglesia gracias al techado de madera colocado por el fraile Lucas 

172 Cfr. Fernando Horcasitas, Teatro náhuatl I. Épocas novohispana y moderna, 2ª ed., México: UNAM, 2004, p. 
183. 
173 La sacristía era el lugar donde se preparaba el sacerdote para el culto divino y se guardaba el ajuar eclesiástico 
como ornamentos y vasos sagrados, generalmente al lado derecho del presbiterio. Estas salas disponían de una forma 
rectangular y mantenían un estilo sencillo a comparación de los demás edificios y dependencias conventuales en la 
época novohispana. Cfr. María Pía Benítez de Unánue, “Templos conventuales: Instrumentos de evangelización”, 
en Rosa Perales Piqueres y María Pía Benítez de Unánue (coords.), Los conventos…, p. 102; Jimarez, op. cit., p. 
49. 
174 Cfr. Fernández Muñoz, “Modelos arquitectónicos europeos…”, p. 48. 
175 Cfr. Espinosa, Arquitectura de la conversión…, p. 74. 
176 Cfr. Kubler, op. cit., p. 302.  
177 Cfr. Benítez de Unánue, op. cit., pp. 97-98. 
178 Cfr. Benítez de Unánue, op. cit., pp. 97-98; Jimarez, op. cit., p. 47. 
179 Cfr. Espinosa, “La arquitectura mendicante…”, pp. 58-59; Flores, op. cit., p. 6. 
180 Kubler, op. cit., p. 287. 



46

de Morales.181 Es posible que esta techumbre fuera de viguería, un material perecedero que, 
como en el caso de Cuitzeo,182 difícilmente superaba veinte años de duración. Su uso evidencia 
la disponibilidad de recursos locales, pues la sierra al sur de Amozoc ofrecía abundancia de 
madera:

[…] es un bosque cercado de pueblos formados, que están fundados en las faldas desta 
sierra por ser llana, fértil y abundosa de panes […]. Los pueblos que están en torno 
desta sierra es la Ciudad de los Ángeles, a la parte del sur en cuanto a n[uest]ro centro, 
y Quauhtinchan y Amozoc, y otros pueblos sujetos a Tepeaca [c] y el mismo Tepeacac, 
Nopalucan y Guamantla, pueblo sujeto a Tlaxcala […] [y] en todos estos pueblos y 
lugares, y la ciudad de Cholula, se proveen desta sierra de leña y madera gruesa en gran 
abundancia.183

Además de los materiales extraídos de la sierra, la viguería resultaba más económica que un 
techo abovedado.184 Por ello, “los franciscanos sujetaron sus pretensiones arquitectónicas a 
los recursos disponibles de la población local”185 y a la posibilidad de costear los sistemas de 
techumbre. Los edificios sencillos del conjunto arquitectónico conventual de Amozoc en el siglo 
XVI se sostenían sobre muros anchos acordes con su altura y materiales, no por una supuesta 
estructura rudimentaria o modesta. Más bien existía la intención de ampliar los espacios en una 
segunda etapa constructiva.186

La portada principal de la iglesia conventual de Amozoc probablemente corresponde 
a la original de fines del siglo XVI. Las diversas circunstancias —epidemias, disminución de 
la población, sucesión de guardianes— retrasaron la construcción del conjunto, como ocurrió 
también en los conventos de la región Puebla-Tlaxcala. Esto dificultó la ejecución de una 
fachada ornamentada y obligó a priorizar otros espacios del recinto franciscano.187 La portada 
presenta elementos característicos de la época en una fachada llana,188 propios del estilo tardío 
del siglo XVI. Aunque no existe documentación que permita identificar al maestro cantero, 

181 Libro de los guardianes…, p. 71 [fol. 21r]. 
182 Cfr. Kubler, op. cit., p. 176. 
183 Acuña, op. cit., p. 72.
184 Cfr. Benítez de Unánue, op. cit., p. 94. 
185 Kubler, op. cit., p. 37.  
186 Ibídem, pp. 183-184. 
187 Ibídem, p. 288. 
188 De acuerdo con George Kubler, los conventos de finales del siglo XVI reincorporaron la fachada llana en su 
iglesia, “abandonando los contrafuertes diagonales y presentando una fachada carente de formas estructurales”. 
Kubler, op. cit., p. 290.



47

ciertos rasgos sugieren la influencia del extremeño Francisco Becerra (1545-1605),189 dado el 
tipo de ornamentación que trabajó previamente en España antes de su llegada a América.

Entre los elementos representativos del trabajo de Becerra “es recurrente una forma 
de decoración renacentista de las puertas, que consiste en columnas laterales que enmarcan la 
puerta, sobre las cuales descansa un frontón roto en las esquinas de la base, decorado a su vez 
con remates”.190 La portada sobria del convento de Amozoc respondía a este modelo: frontón 
roto interrumpido por la ventana coral circular, dos columnas adosadas, arco de medio punto, 
arquivolta sencilla e impostas con molduras clásicas [Imagen 1.7].

Algunos ejemplos de obras de Becerra son la portada poniente de la iglesia de San Martín 
en Trujillo, España (1553), la portada de la Dehesa de las Yeguas en Trujillo (1573) y la del 
convento de Cuauhtinchan (1576).191 La primera la realizó junto con su padre Alonso Becerra 
como oficial, mientras que las otras dos las ejecutó ya como maestro cantero.192 La portada de 
la Dehesa de las Yeguas funcionaría como modelo en tierras americanas, con modificaciones 
influenciadas por el tratado Medidas del romano de Diego de Sagredo,193 visible también en la 
portada de la iglesia conventual de Amozoc.

El convento constituía un espacio privado de los frailes, mientras que el atrio estaba 
destinado a la labor evangelizadora, convirtiendo al recinto en un espacio integrador dentro de 
la traza urbana.194 El atrio formó parte de la arquitectura de la conversión de los conventos,195 y 
sus dimensiones dependían de la población india que se deseaba congregar ante la incapacidad 
de los templos y la topografía local.196 Antes de iniciar la fábrica del convento de Amozoc se 
debió construir un terraplén que serviría como base para sostener el conjunto arquitectónico. 
Esta plataforma permitía también elaborar escalinatas de acceso, otorgando al convento un 
carácter relevante dentro del pueblo y nivelando el terreno.197

En el atrio se ubicaban diversas estructuras, entre ellas la cruz atrial finamente labrada 

189 Ver. Antonio Pedro Molero Sañudo, La catedral de Puebla: historia de su construcción hasta la remodelización 
neoclásica de José Manzo y Jaramillo, tesis doctoral, Madrid: Universidad Complutense de Madrid, Facultad de 
Geografía e Historia, Departamento de Historia del Arte II, 2014, pp. 153-198.
190 Frassani, op. cit., p. 106.
191 Cfr. San Juan Bautista, Cuauhtinchan…, p. 30. 
192 Cfr. Molero, op. cit., pp. 159-183.
193 Ibídem, p. 185.
194 Cfr. Yolanda Fernández Muñoz y Francisco Javier Pizarro Gómez, “Transferencias de modelos constructivos 
y arquitectónicos entre Extremadura y América: El caso de los conventos de la orden franciscana en la Nueva 
España”, Graffylia, año 13, núm. 20, enero-junio, 2015, p. 84. http://cmas.siu.buap.mx/portal_pprd/work/sites/
filosofia/resources/PDFContent/1330/007.pdf; Frassani, op. cit., p. 120. 
195 Cfr. Espinosa, “La arquitectura mendicante…”, p. 58
196 Cfr. Kubler, op. cit., p. 362; Fernández Muñoz, “Modelos arquitectónicos europeos…”, pp. 52-53. 
197 Cfr. Kubler, op. cit., p. 182. 



48

y las capillas posas, instaladas en las cuatro esquinas del atrio. Cada capilla posa se componía 
de dos arcos perpendiculares abiertos hacia la explanada: “con uno de ellos de frente al sentido 
de la procesión para permitir al sacerdote entrar por un arco y terminada la oración salir por el 
otro directamente a la siguiente capilla”,198 aunque en algunos casos solo tenían un arco. Estos 
pequeños oratorios, además de su función procesional, servían como espacios devocionales por 
la decoración que contenían y como estaciones de descanso durante las procesiones, de manera 
similar a los recorridos que hacían los frailes en los corredores del claustro.199

Al sur y oriente del convento de Santa María de la Asunción se encontraba la huerta, 
que abastecía de alimentos a los frailes. Esto muestra que la dieta de los misioneros dependía 
tanto de los cultivos locales como de los introducidos desde Europa con el paso del tiempo.200 
Las celdas comunes estaban orientadas hacia la huerta para facilitar el recogimiento durante las 
oraciones.201  

Por otro lado, el jagüey construido por los indios de Amozoc en la década de 1550202 
seguía en funcionamiento en 1581, según se consigna en el testamento del cacique Gonzalo 
Sánchez.203 La escasez de lluvias, así como la falta de ríos o lagos en la zona, obligaba a 
aprovechar los escurrimientos de agua que generaba la topografía en temporada de lluvias,204 
especialmente porque la construcción del convento aún no comenzaba. Los jagüeyes o depósitos 
a cielo abierto “eran una especie de pequeños lagos artificiales a los que se les construía un 
dique y una compuerta en un terreno previamente apisonado y que normalmente se ubicaban en 
los accesos a las poblaciones que conectaban con los Caminos Reales”.205

El jagüey fue un elemento crucial para la fundación del pueblo indio de Amozoc, dado el 
carácter rural del asentamiento y la necesidad de garantizar agua para la población congregada, 
evitando su desplazamiento a otros pueblos.206 Las corrientes de agua provenientes del norte 
descendían hacia el sur siguiendo la topografía y alimentaban el depósito artificial. De este 

198 Flores, op. cit., pp. 5-6.
199 Cfr. Fernández Muñoz, “Modelos arquitectónicos europeos…”, pp. 54-55. La urbanización y la venta de lotes 
que pertenecieron al convento contribuyeron a la desaparición de las capillas posas del convento de Amozoc, por 
lo que no se conserva ninguna. 
200 Cfr. Jimarez, op. cit., p. 15.
201 Ibídem, p. 15. 
202 Cfr. “Donación de tierras…”, op. cit., p. 103 [fol. 138r].
203 Cfr. “Testamento de don Gonzalo…”, op. cit., p. 120 [fol. 28v]. 
204 Cfr. Rojas, op. cit., p. 29.
205 Juan Manuel Márquez Murad, “Los conventos mendicantes y la apropiación del agua”, en Rosa Perales Piqueres 
y María Pía Benítez de Unánue (coords.), Los conventos…, p. 133. El jagüey estaba localizado a una cuadra del 
Camino Real en el siglo XVI.    
206 Cfr. Márquez Murad, “Los conventos…”, p. 135. 



49

modo, el jagüey desempeñó un papel fundamental en la fundación y permanencia del pueblo, 
pues su ubicación determinó el asentamiento definitivo hacia la década de 1550, aunque la 
población ya habitaba el lugar previamente.

Cabe destacar que, una vez concluido el proyecto constructivo del convento amozoquense, 
el abastecimiento de agua quedó garantizado gracias al sistema hidráulico desarrollado en su 
primera etapa. Este aprovechaba la independencia funcional del templo y el claustro, captando 
el agua pluvial mediante las bajadas de los contrafuertes y conduciéndola desde los tejados 
hasta el jagüey, donde se destinaba al consumo, al riego de la huerta y a diversas necesidades 
cotidianas.207 

La edificación del complejo arquitectónico conventual se convirtió en la cuarta condición 
que aseguró la permanencia de la devoción a Santa María de la Asunción —imagen fundadora 
del siglo XVI—, pues convocó la organización de la comunidad india de Amozoc para su fábrica 
y, con ello, la constitución de un pueblo-cabecera.208 Aunque las devociones asignadas por los 
frailes solían modificarse,209 en el caso de Amozoc los doctrineros de Tepeaca establecieron de 
manera definitiva el patrocinio mariano.

No obstante, la devoción a la Asunción no solo se mantuvo: se arraigó gracias al 
impulso franciscano en su predicación y a la organización de los cofrades —caciques, señores 
principales y demás feligreses—. Es probable que desde la primera congregación el nombre 
mismo del pueblo respondiera a la devoción personal de los frailes menores de Tepeaca o de la 
orden franciscana.210 En la Nueva España, las órdenes mendicantes propagaron las advocaciones 
marianas: los franciscanos difundieron la Inmaculada Concepción; los dominicos, la Virgen del 
Rosario; los agustinos, la de la Asunción y la Virgen del Cíngulo; y los jesuitas, la Virgen de 
Loreto.211 

La alianza entre los doctrineros franciscanos, la corona y la nobleza india facilitó la 
imposición —y el arraigo— de la devoción a la Asunción. A pesar de las críticas protestantes al 
culto a las imágenes, la Contrarreforma reafirmó la tradición católica sobre la veneración a los 
santos.212 En la primera mitad del siglo XVII el conjunto conventual de Amozoc fue sometido a 
una segunda etapa constructiva, que incluyó intervenciones en el templo, el claustro, el jagüey 

207 Ibídem, p. 134. 
208 Cfr. Acuña, op. cit., p. 100.
209 Cfr. Rubial, El cristianismo…, p. 89. 
210 Ídem. 
211 Rafael Castañeda García, “Introducción”, en Rafael Castañeda García y Rosa Alicia Pérez Luque (coords.), 
Entre la solemnidad y el regocijo: fiestas, devociones y religiosidad en Nueva España y el mundo hispánico, 
México: El Colegio de Michoacán, CIESAS, 2015, p. 13. 
212 Cfr. Rubial, El cristianismo…, p. 38.



50

y otros espacios.213

Los indios nobles, caciques de Amozoc, se integraron al orden novohispano a través del 
financiamiento y ornato de la festividad dedicada a la imagen de la Asunción como cofrades. 
Esta alianza sacralizada derivó en la primera congregación del pueblo, en 1532, y cimentó el 
arraigo de la devoción a la imagen de Santa María de la Asunción como elemento de cohesión 
e identidad, incluso cuando aún no existía una imagen en la ermita. Otros factores también 
intervinieron en la consolidación del nuevo centro poblacional: el cuidado y la asistencia del 
mesón, la recaudación del tributo y la evangelización.

La continuidad de la devoción a la Asunción en el siglo XVI se explica por cuatro 
condiciones: la adjudicación de tierras a la imagen tutelar para financiar el culto divino, la 
festividad anual y el sostenimiento de los frailes; la entronización de la imagen en 1554, instalada 
temporalmente en la ermita de Amozoc tras desprenderse de la iglesia antigua de Cuauhtinchan; 
la fundación del pueblo estratégico bajo el auspicio de la devoción mariana y el ordenamiento 
poblacional; y la construcción del convento franciscano. Estas circunstancias garantizaron la 
permanencia y el sostenimiento de la devoción patronal hasta mediados del siglo XVII.

La fábrica del convento de Santa María de la Asunción se desarrolló bajo la dirección de 
los guardianes de Cuauhtinchan y de Amozoc, estos últimos responsables de la cura de almas 
en el pueblo-cabecera y en sus pueblos sujetos. El conjunto conventual de Amozoc determinó 
su posición jurídica como un pueblo-cabecera frente a otros centros poblacionales cercanos, por 
ejemplo, Chachapalsingo o Malinaltepec. 

213 Cfr. Kubler, op. cit., p. 559. 



51

Anexo 1

Imagen 1.1. Traza cuadricular del pueblo de Amozoc, 1563. Fuente: Mapa de Cuauhtinchan 4, Biblioteca Nacional 
de Antropología e Historia, INAH. Exposición “Códices de Puebla: Una tradición viva” en el Museo Internacional 
del Barroco, Puebla. Acervo fotográfico de Pedro Ayala Soledad, Puebla, Pue., a 13 de octubre de 2021.

Imagen 1.2. Asentamientos indios cercanos al pueblo de Amozoc. Fuente: Mapa de Cuauhtinchan 4, Biblioteca 
Nacional de Antropología e Historia, INAH. Exposición “Códices de Puebla: Una tradición viva” en el Museo 
Internacional del Barroco, Puebla. Acervo fotográfico de Pedro Ayala Soledad, Puebla, Pue., a 13 de octubre de 2021. 



52

Imagen 1.3. Arcadas del claustro conventual de Amozoc. Fuente: Acervo fotográfico de Pedro Ayala Soledad, 
Amozoc, Pue., a 16 de noviembre de 2020.

Imagen 1.4. Corredor sur del claustro conventual de Amozoc. Fuente: Acervo fotográfico de Pedro Ayala Soledad, 
Amozoc, Pue., a 16 de noviembre de 2020.



53

Imagen 1.5. Sala De Profundis del convento de Amozoc. Fuente: Acervo fotográfico de Pedro Ayala Soledad, 
Amozoc, Pue., a 16 de noviembre de 2020.

Imagen 1.6. Antiguo portal de peregrinos del claustro de Amozoc. Fuente: Acervo fotográfico de Pedro Ayala 
Soledad, Amozoc, Pue., a 24 de marzo de 2021.



54

Imagen 1.7. Portada de la iglesia conventual de Amozoc. Fuente: Acervo fotográfico de Pedro Ayala Soledad, 
Amozoc, Pue., a 08 de abril de 2021. 



55

Tabla I. Listado de guardianes del convento de Amozoc, 1582-1641

Años Nombre Años Nombre
1582- ¿1583? Fray Alonso Jiménez 1606-1607 Fray Pedro Ortiz

1584 Fray Juan de San Bue-
naventura 1608

Fray Gerónimo Castro
(guardián de Cuauhtinchan 

y Amozoc)
1585-1588 Fray Francisco Celi 1609-1610 Fray Diego del Castillo
1589-1590 Fray Pedro Aguado 1611- ¿1613? Fray Sancho
1591-1593 Fray Juan Maldonado 1614-1615 Fray Juan Gutiérrez

1594-1596 Fray Jaime de Monse-
rrate 1615- ¿1616? Fray Diego Salvatierra

1596-1597 Fray Sebastián de San 
Francisco

1617-1618 o 
¿1621?

Fray Francisco de Loria

1597-1598 Fray Lucas Morales 1622-1623 Fray Francisco Barrientos

1597-1598 Fray Juan Sarmiento 1624-1628 Fray Sebastián de Gama y 
Rivero

1598 Fray Lucas Morales 1628-1629 o 
¿1631?

Fray Diego Morquecho

1599-1601 Fray Juan Sarmiento 1632 Fray Cristóbal Beltrán
1601-1603 Fray Mateo Aguilar 1633- ¿1636? Fray Diego Morquecho

1604 Fray Alonso de Aguilar 1637-1638 Fray Luis Ximénez

1605 Fray Gerónimo de Cas-
tro 1641 Fray Baltasar Núñez

Fuente: Datos obtenidos de Libro de los guardianes y gobernadores de Cuauhtinchan (1519-1640), paleografía, 
introducción y notas de Constantino Medina Lima, México: CIESAS, 1995; APSMAAP, Serie Cofradías, cajas 54 
y 55; y Derecho de la provincia del Santo Evangelio de la Religión de San Francisco de Nueva España, de acuerdo 
a diferentes indultos y privilegios apostólicos concedidos a su religión y a las demás mendicantes en los reinos de 
las Indias que puedan ejercer oficio de curas y administrar los santos sacramentos, Puebla de los Ángeles, 1673, 
BP, vol. 42.559, fol. 311r.



56

CAPÍTULO II
                                                                                                          

Organización devocional en Amozoc (siglos XVII-XVIII)

“Las corporaciones eran la base organizativa de la sociedad colonial […] sumaban sus esfuerzos 
para conseguir objetivos en común”,214 y entre ellas destacaban las cofradías, donde la feligresía 
expresaba su devoción tanto en público como en privado. A través del sistema de cofradías, 
la población participaba de las fiestas y ritos católicos que la Iglesia novohispana buscaba 
fomentar, vinculándose con el clero al quedar bajo su cuidado para el buen funcionamiento 
de las prácticas cristianas. Todo feligrés adscrito a una organización seglar debía cumplir los 
estatutos o constituciones acordadas colectivamente con el ministro de lo sagrado, sujetas a la 
aprobación del prelado ordinario.215

El sentido de pertenencia de la feligresía se fortalecía mediante el financiamiento del 
culto divino, las fiestas patronales y los servicios religiosos a través de la devoción a un santo 
particular. De esta forma se adaptaban —o incluso se generaban— nuevas estructuras para 
diversas actividades religiosas. Las cofradías de indios, españoles y otras castas no sustituyeron 
la devoción al santo patrono del pueblo,216 como ocurrió en Amozoc con la devoción fundacional 
a Santa María de la Asunción. Ello se debía a que, pese a las marcadas diferencias sociales y 
raciales del período novohispano, la figura patronal funcionaba como elemento integrador. La 
fiesta, además, se convertía en un escenario donde la rígida estratificación social se relajaba, y la 
sociedad convivía mediante la celebración y la suntuosidad en un microcosmos compartido.217

El objetivo de este capítulo es examinar la organización devocional del pueblo de 
Amozoc a través de la creación y el desarrollo de sus cofradías entre los siglos XVII y XVIII, 
así como los cambios y continuidades en estas corporaciones seglares a partir de sus formas 

214 María Teresa Álvarez Icaza Longoria, “Las cofradías en los pueblos de indios del arzobispado de México. Ini-
ciativa, mediación e intervención”, en Francisco Javier Cervantes Bello y María del Pilar Martínez López-Cano 
(coords.), La construcción de la feligresía. Control, negociación y conflicto en la Iglesia novohispana, México: 
UNAM, BUAP, 2021, p. 249.
215 Cfr. Teresa Eleazar Serrano Espinosa, “Reglas, estatutos o constituciones de la cofradía novohispana”, Diario 
de Campo, núm. 6, octubre-diciembre, 2011, pp. 70-75. https://revistas.inah.gob.mx/index.php/diariodecampo/
article/view/3848/3733. 
216 Cfr. Gómez García, Los anales nahuas…, p. 196. 
217 Cfr. Luz María Pérez Castellanos, “Fiestas religiosas y secularización en la Guadalajara del siglo XVIII”, 
Estudios Jaliscienses, núm. 121, agosto, 2020, pp. 22-23. http://www.estudiosjaliscienses.com/wp-content/
uploads/2020/07/n%C3%BAm.-121-fiestas-religiosas-y-secularizaci%C3%B3n-en-la-guadalajara-del-siglo-xvi-
ii.pdf; Pilar Gonzalbo Aizpuru, “La vida en la Nueva España”, en Pablo Escalante Gonzalbo, et al., Historia míni-
ma de la vida cotidiana en México, 2ª reimpresión, México: El Colegio de México, Centro de Estudios Históricos, 
Seminario de la Historia de la vida cotidiana, 2018, pp. 101-114.



57

de financiamiento —principalmente las limosnas— y de otros medios como estrategias de 
negociación. Se analiza también el impacto del proceso secularizador de doctrinas impulsado por 
el obispo angelopolitano Juan de Palafox y Mendoza (1640-1649), mediante la intervención de 
las cofradías de españoles y naturales del pueblo de indios de Amozoc, así como la configuración 
del orden parroquial a través del clero secular y de los cofrades, fiscales y mayordomos a lo 
largo de estas dos centurias, hasta la entrega del convento de la antigua doctrina de Amozoc por 
su último padre guardián, en 1770, en pleno régimen de integración de la monarquía absolutista.

II.I La secularización de doctrinas y la devoción a San José en Amozoc 

Los encomenderos, caciques y frailes —la triada beneficiada por el tributo y el trabajo indio—,218 
que habían colaborado en el proceso evangelizador, fueron desplazados paulatinamente hacia 
finales del siglo XVI y los primeros años del siguiente, perdiendo autoridad e ingresos.219 Su 
decadencia de los grupos de poder respondió a múltiples circunstancias, entre ellas la epidemia 
de 1576-1581,220 que impactó gravemente la densidad poblacional india de la Nueva España y 
desencadenó efectos colaterales en la sociedad novohispana.

En el caso de los encomenderos, piezas clave durante la conquista, “el relevo generacional 
hizo fácil desplazarlos de sus posiciones, tras lo cual el cobro de los tributos de casi todos los 
pueblos de indios pasó a manos del gobierno”.221 Es decir, la segunda o tercera generación de 
los conquistadores del siglo XVI se hallaron vulnerables debido al lugar vacante que dejaban, 
pues, conforme morían, la monarquía se hacía cargo de los vasallos libres y del tributo.222 

Por su parte, los caciques, “marginados y empobrecidos, no pudieron enfrentar el 
surgimiento de nuevos grupos de poder dentro de sus pueblos, y para principios del siglo XVII 
quedaron excluidos de la mayoría de los cuerpos de república”.223 En el mismo período, el 
impulso evangelizador de las órdenes religiosas entró en declive, pues hacia la primera década 
del siglo XVII ya había concluido el espíritu de la primera generación de frailes.224

218 Cfr. Rubial, El cristianismo…, p. 48; Owenby, op. cit., p. 72.
219 Cfr. Bernardo García Martínez, “La época colonial hasta 1760”, en Pablo Escalante Gonzalbo, et al., Nueva 
historia mínima de México, tercera reimpresión, México: El Colegio de México, Centro de Estudios Históricos, 
2019, pp. 79-80.
220 Cfr. Menegus, Del Señorío…, p. 224.
221 García Martínez, “La época colonial hasta 1760”, 2019, p. 80.
222 Cfr. García Martínez, “Los años de la expansión”, p. 257. 
223 García Martínez, “La época colonial hasta 1760”, 2019, p. 80.
224 Ídem. 



58

La introducción del clero secular y las pretensiones de los obispos de la Nueva España 
sobre las parroquias comenzaron a desplazar a las órdenes mendicantes, cuyas grandes 
edificaciones conventuales perdieron su función inicial debido al despoblamiento y a la 
disminución de mano de obra india.225 El clero regular se vio debilitado por las decisiones del 
episcopado, sustentadas en bulas papales y, en parte, en disposiciones de la corona hispana, 
sobre todo durante los siglos XVII y XVIII. En este contexto cabe preguntarse cómo influyó 
el proceso secularizador de Juan de Palafox y Mendoza en la antigua doctrina franciscana de 
Amozoc y cuál fue el impacto devocional para la feligresía.

El siglo XVII novohispano fue “una época de tensión, de conflictos y continuas pugnas 
entre los diversos sectores de la sociedad, al crearse nuevos códigos de socialización y de 
control”.226 Prueba de ello fueron las disputas internas de la Iglesia novohispana entre las dos 
posiciones antagonistas, el clero regular y el secular, que se extendieron hasta el siglo XVIII.227 
Estas situaciones generaron conflictos político-religiosos que obligaron a la corona a intervenir 
ante una sociedad ya estructurada y con vínculos identitarios por medio de corporaciones.228

A los obispados de la Nueva España llegaron cédulas reales y breves pontificios en 
materia de control episcopal sobre las órdenes regulares, siguiendo los lineamientos del Real 
Patronato, el Tercer Concilio Provincial y el Concilio de Trento. Entre ellos figura la real cédula 
de 1603, que ordenaba “que los ministros que se proveyeren para las doctrinas de los indios, 
así clérigos como frailes, sepan la lengua de los indios que han de doctrinar y enseñar, […] y 
que los religiosos doctrinantes en cuanto a curas sean visitados por los prelados seculares”.229 
Los obispos no debían permitir el ejercicio de los religiosos como curas sin ser examinados 
previamente por ellos, y así designar ministros idóneos en lengua y doctrina.230 No obstante, 
la desavenencia de las órdenes mendicantes impidió que estas disposiciones se cumplieran.231

225 Cfr. García Martínez, “Los años de la expansión”, p. 257.
226 Alicia Mayer, “El «Imperio de las Indias». Nueva España durante el reinado de Felipe IV”, en José Martínez 
Millán, et al., La corte de Felipe IV (1621- 1665): Reconfiguración de la Monarquía Católica, Tomo IV, Vol. 4. 
Cortes Virreinales y Gobernaciones americanas, Madrid: Ediciones Polifemo, 2018, p. 1871. 
227 Cfr. Antonio Rubial García, “La Iglesia novohispana (1523-1750)”, en Antonio Rubial, et al., Historia mínima 
de la Iglesia católica en México, México: El Colegio de México, 2021, p. 45.  
228 Cfr. Mayer, op. cit., p. 1871. 
229 “Cédula real dirigida al arzobispo de Los Reyes sobre las diligencias que se han de hacer para satisfacerse de la 
suficiencia de los religiosos doctrineros de indios, y de si saben su lengua para doctrinarlos y para el remedio de 
los excesos, que se verificaren en las visitas”, en Leticia Pérez Puente, El concierto imposible. Los concilios pro-
vinciales en la disputa por las parroquias indígenas (México, 1555-1647), México: UNAM, IISUE, 2009, p. 231.
230 Cfr. Óscar Mazín Gómez, “Clero secular y orden social en la Nueva España de los siglos XVI y XVII”, en 
Margarita Menegus, et al., La secularización de las doctrinas de indios en la Nueva España. La pugna entre las 
dos iglesias, México: UNAM, IIUE, Bonilla Artigas Editores, 2010, p. 181. 
231 Cfr. Antonio Rubial García, “La mitra y la cogulla. La secularización palafoxiana y su impacto en el siglo 



59

Para hacer valer dicha cédula, y en cumplimiento de su deber episcopal,232 el prelado 
Alonso de la Mota y Escobar realizó entre 1608 y 1624 doce visitas foráneas y una urbana en el 
territorio del obispado de Tlaxcala,233 administrando la confirmación y supervisando doctrinas 
y parroquias. En sus numerosas salidas a la extensa diócesis de Puebla-Tlaxcala, registradas 
en los Memoriales, son tres ocasiones que visitó la doctrina del pueblo indio de Amozoc, la 
primera en 1609 y las restantes en 1616 y 1623:

1609 años Amozoc 
Leguas 2 buen camino – Confirmados 1, 177
Acauado todo lo susodicho sali a visita general en 28 de setiembre, fui a dormir a 
Amozoc dos leguas de la ciudad es doctrina de frailes franciscanos halle tres con el 
presidente fray Diego del Castillo, de quien fui bien recibido y hospedado. 
Dia de S. Miguel siguiente dixe missa y predique a los españoles y confirme en este y 
otro dia 1.177 criaturas españoles y yndios. Tiene este pueblo 300 vezinos yndios es 
subiecto de Cuauhinchan tiene 40 españoles vezinos labradores.234 

De la Mota conocía bien las tensiones entre el clero secular y el regular, así como la postura 
de la corona y de los prelados novohispanos. Sin embargo, mediante estas visitas —como en 
Amozoc— pudo evaluar de primera mano las carencias y aciertos de los frailes doctrineros, el 
estado de los indios y españoles y la organización de las corporaciones seglares. Su dominio del 
náhuatl y su exigencia de que los religiosos hablaran la lengua de los pueblos evidenciaban su 
postura humanista criolla y su compromiso con la real cédula de 1603.235 

XVII”, Relaciones. Estudios de Historia y Sociedad, vol. XIX, núm. 73, invierno, 1998, p. 243.
232 Al ser cabezas de una demarcación territorial llamada diócesis, los obispos novohispanos tenían diversas funcio-
nes, entre ellas la enseñanza desde su cátedra al transmitir la doctrina cristiana y la tradición apostólica. Al mismo 
tiempo, encabezan el culto litúrgico, así como la administración de justicia, además de asumir la responsabilidad 
de las necesidades materiales y espirituales de su grey mediante visitas a las parroquias de su jurisdicción. Con 
sede en la catedral, eran auxiliados en sus tareas por un cuerpo colegiado denominado cabildo eclesiástico, puesto 
vitalicio por nombramiento de la corona. Cfr. Rubial (coord.), La Iglesia…, pp. 41-42. Ver. Óscar Mazín Gómez, 
“Catedral y organización del espacio social y urbano en los siglos XVII y XVIII. Un modelo de análisis”, en María 
del Pilar Martínez López-Cano y Francisco Javier Cervantes Bello (coords.), Expresiones y estrategias…, pp. 
180-183. 
233 Cfr. Fray Alonso de la Mota y Escobar, Memoriales del Obispo de Tlaxcala. Un recorrido por el centro de 
México a principios del siglo XVII, introducción y notas de Alba González Jácome, México: SEP, 1987, p. 13.
234 Federico Gómez de Orozco, “Memoriales del Obispo de Tlaxcala fray Alonso de la Mota y Escoba”, Anales 
del Instituto Nacional de Antropología e Historia, vol. 1, núm. 1, 1945, p. 192. https://revistas.inah.gob.mx/index.
php/anales/article/view/7042. 
235 Cfr. De la Mota, op. cit., pp. 11-12.



60

El obispo, al recorrer su vasta diócesis entre el Atlántico y el Pacífico, mantuvo un 
estrecho contacto con las parroquias y algunas doctrinas, informando al monarca sobre los 
alcances de su autoridad y prefiriendo, en ciertos casos, no ejercerla plenamente para evitar 
conflictos: “yo no salgo a doctrinas de religiosos con ánimo de remediar nada, porque no soi 
poderoso para ello y yo e dado noticia a su Magestad de los inconuenientes”.236 En algunos 
pueblos reprendió a los cofrades por la mala administración de sus cofradías, por ejemplo, 
como ocurrió con la devoción a la imagen de la Soledad de Tlalixcoyan —de negros, mulatos 
y españoles—, interviniendo en la organización interna de la institución.237 También realizó 
observaciones en Ahuilizapan (Orizaba) en 1618,238 y en Amatlán.239 Conviene aclarar que estas 
doctrinas estaban en manos de clérigos (en la actual estado de Veracruz); por ello el obispo 
podía intervenir sin exponerse a conflictos con órdenes religiosas. 

Durante la visita a la doctrina de clérigos de San Juan Cuezcomatepec, en 1609, el 
prelado únicamente señaló el altar de la iglesia a los españoles cofrades para su corporación 
laica;240 mientras que, tres años después, dio ordenanzas a dos cofradías de Cuauhtinchan.241 En 
cambio, en la doctrina de frailes franciscanos de Santa Ana Chiautempan, Tlaxcala, el prelado 
se quejó de los malos usos que se daban a las cofradías en 1614.242 A pesar de que De la Mota 
no lo menciona, es posible que haya hecho algunas recomendaciones a las cofradías de Amozoc 
a inicios del siglo XVII. En 1616, durante su segunda visita al pueblo de Amozoc, el obispo no 
asentó cuáles eran las cofradías de indios o de españoles, aunque parece haber intentado hacerlo 
al redactar: “hize vissitar la cofradias que son”,243 lo cual evidencia un descuido al omitir los 
nombres o algún impedimento para citarlas, quizá en el marco de un conflicto de jurisdicción, 
y continuar con la descripción de su visita.

El diezmo fue uno de los factores que impulsó el plan secularizador de los obispos y 
la monarquía. El rey Felipe III prestó especial atención al tema de los diezmos en la Iglesia 
novohispana, dado que las iglesias catedrales no administraban de manera significativa estos 
recursos por los privilegios de los que gozaban las órdenes mendicantes, lo cual incrementaba 
los gastos de las cajas reales.244 La corona, conforme al patronazgo real, subvencionaba los 

236 Gómez de Orozco, op. cit., pp. 280-281. 
237 Ibídem, p. 211. 
238 Ibídem, p. 292.
239 De la Mota, op. cit., p. 139. 
240 Cfr. Gómez de Orozco, op. cit., p. 208.  
241 Ibídem, p. 286. 
242 Ibídem, p. 282.
243 Ibídem, p. 285. 
244 Cfr. Virve Piho, “La secularización de las parroquias y la economía eclesiástica en la Nueva España”, Journal 



61

dispendios del clero regular —en efectivo o en especie—, lo que representaba una pérdida de 
ingresos, aunado a la exención del diezmo para los indios que estaban bajo el cuidado de los 
religiosos.245

El monarca, mediante una carta de 1609, manifestó su inquietud acerca de los diezmos 
que las órdenes mendicantes evitaban pagar, en detrimento de las cajas reales;246 mientras que, 
hacia 1612, una ordenanza establecía que dos novenos del diezmo eran propiedad del rey, pese 
a haberlos donado previamente a las iglesias catedrales.247 Del diezmo que recaudaba la iglesia 
catedral, dos partes de cuatro correspondían al obispo y al cabildo; la mitad restante se dividía 
en nueve partes: dos reservadas al rey, tres destinadas a la fábrica de la catedral y al hospital, y 
las cuatro últimas, una vez pagados los salarios de los curas, pasaban al mayordomo del cabildo 
para otros pagos catedralicios.

La cédula de diciembre de 1618 reprendía el incumplimiento de las órdenes emitidas y 
reiteraba los derechos del clero secular sobre la administración de las doctrinas de indios.248 Así, 
en 1622, el monarca Felipe IV recalcó la obligación de examinar a los religiosos doctrineros 
en lengua y doctrina por parte de los obispos, tal como ya se había ordenado en cédulas 
anteriores.249 En contraste, la real cédula del 22 de junio de 1624 mandó que las órdenes 
mendicantes continuaran administrando las doctrinas de los pueblos de indios hasta que el rey 
determinara otra cosa.250 

Dicha cédula detuvo temporalmente el proceso secularizador, debido a la decisión de la 
corona a favor de los curas religiosos. Aun así, la autoridad del obispo seguía limitada frente a las 
órdenes mendicantes, tal como especificaba la cédula de 1624, permitiendo que fray Sebastián 
de Gama y Rivero, guardián de la doctrina franciscana de Amozoc (1624-1628), continuara en 
su ministerio de cura [Ver. Tabla I], aunque bajo la jurisdicción y observancia del prelado.

Tanto en 1634 como en 1639, el monarca “sujetaba a los religiosos a la obediencia 
de sus obispos y reiteraba las ordenanzas anteriores, […] pero en la mayor parte de los casos 
la legislación fue letra muerta”,251 a causa de la oposición de los religiosos, la indiferencia 

de la Société des Américanistes, tomo 64, 1977, p. 82. https://www.persee.fr/docAsPDF/jsa_0037-9174_1977_
num_64_1_2145.pdf.
245 Ídem. 
246 Ibídem, p. 83.
247 Ídem. 
248 Cfr. Piho, “La secularización…”, 1977, p. 83.
249 Cfr. Rubial, “La Iglesia novohispana…”, p. 48. 
250 Cfr. Óscar Mazín Gómez, Gestores de la real justicia: procuradores y agentes de las catedrales hispanas nue-
vas en la corte de Madrid, 1. El ciclo de México: 1568-1640, México: El Colegio de México, Centro de Estudios 
Históricos, 2007, pp. 320-321.
251 Rubial, “La Iglesia novohispana…”, p. 49. 



62

de los virreyes y de algunos obispos. No obstante, en 1636, Felipe IV ordenó enviar un 
prebendado de la Iglesia metropolitana de México a la corte de Madrid para atender el problema 
del incumplimiento del pago de diezmos por parte de los religiosos y sus propiedades.252 En 
consecuencia, se designó un nuevo obispo para la diócesis de Puebla-Tlaxcala, encargado de 
enfrentar la resistencia del clero regular y de atender los intereses económicos de la corona: el 
fiscal del Consejo de Indias, don Juan de Palafox y Mendoza.253

Mediante la cédula del 19 de diciembre de 1639 se anunciaba el arribo de Juan de 
Palafox como obispo de Tlaxcala, con sede en Puebla de los Ángeles.254 Su principal objetivo 
consistía en ejecutar las normas del Concilio de Trento en la Nueva España. Al partir del puerto 
de Cádiz en abril de 1640, investido con altos cargos como juez de residencia y visitador —y 
posteriormente como virrey de la Nueva España—,255 Palafox llevaba consigo los ideales de la 
contrarreforma a tierras de ultramar.256 

El proyecto reformador de Palafox inició en diciembre de 1640, ordenando que los frailes 
titulares de cada doctrina de indios comparecieran ante funcionarios episcopales para someterse 
a un examen de lengua y suficiencia.257 Las treinta y seis casas religiosas involucradas (treinta 
y una franciscanas, tres dominicas y dos agustinas) se negaron a presentarse a la inspección.258 
Entre ellas se encontraban Tlaxcala, Acatzingo, Cholula, Izúcar, Tehuacán, Calpan, Huejotzingo, 
Tecali, Huamantla, Chietla, Tepeaca, Amozoc, entre otras.259 Los religiosos se excusaban 
apelando a la cédula de 1634260 y desaprobaban que el prelado procediera sin el consentimiento 
del virrey o de otras cédulas reales previas. 

Juan de Palafox, quien respondía “a la perfección al esquema del obispo que proponía la 
contrarreforma”,261 al ser funcionario del Estado hispánico, defendía los intereses de la monarquía 

252 Cfr. Piho, “La secularización…”, 1977, p. 84.
253 Cfr. Mazín, “Clero secular y orden social…”, p. 200. 
254 Cfr. Piho, “La secularización…”, 1977, p. 84.
255 Cfr. Pierre Ragon, “Juan de Palafox y Mendoza en Nueva España (1640-1649): ¿prelado, buen ministro o 
actor autónomo?”, Librosdelacorte.es, núm. 18, otoño-invierno, año 11, 2019, pp. 216-217. https://revistas.uam.
es/librosdelacorte/article/view/ldc2019.11.18.010; García Martínez, “Los años de la expansión”, p. 261.
256 Mayer, op. cit., p. 1905. 
257 Cfr. Rubial, “La mitra y la cogulla…”, p. 239.  
258 Cfr. Rubial, “La Iglesia novohispana…”, p. 65. 
259 Cfr. Óscar Mazín Gómez, “Reorganización del clero secular novohispano en la segunda mitad del siglo XVIII”, 
Relaciones. Estudios de Historia y Sociedad, vol. X, núm. 39, verano, 1989, p. 79. https://www.colmich.edu.mx/
relaciones25/files/revistas/039/OscarMazinGomez.pdf.
260 Cfr. Rubial (coord.), La Iglesia…, p. 311. 
261 Cfr. Antonio Rubial García, La santidad controvertida. Hagiografía y conciencia criolla alrededor de los venerables 
no canonizados en Nueva España, México: UNAM, FCE, 2001, p. 209. 



63

conforme a los derechos del Real Patronato, especialmente en asuntos eclesiásticos.262 Aunque 
al inicio el virrey, el duque de Escalona, apoyó a las órdenes religiosas, pronto fue acusado 
—por denuncia de Palafox ante la corte— de participar en una supuesta conspiración para 
alzarse con el reino novohispano, al simpatizar con la casa de Braganza tras la independencia 
de Portugal.263 Ello motivó su destitución y el nombramiento del obispo como virrey interino 
en 1642.264

Con su carácter estricto, y sin abandonar el cargo episcopal angelopolitano, Palafox tuvo 
plena potestad sobre el cuidado de la feligresía —catequesis, liturgia, prédica y sacramentos—
,265 y ejecutó la secularización en cuestión de días en las doctrinas de indios del obispado.266 
La desobediencia de los frailes, especialmente los franciscanos, obligó al obispo a afirmar su 
autoridad, quien estaba “encargado de la fe y la disciplina eclesiástica, de forma que sólo bajo 
su autoridad se podía ejercer la cura de almas”.267 La negativa de los religiosos a someterse al 
examen llevó a la secularización de la primera doctrina, la de la ciudad de Tlaxcala, el 29 de 
diciembre de 1640.268 

La medida secularizadora continuó hasta el 8 de febrero de 1641,269 destituyendo a los 
curas regulares y transformando las doctrinas en parroquias seculares.270 Más de quinientos 
ministros acudieron al episcopado para ser examinados en materia y lengua, y se designaron 
tres para cada antigua doctrina,271 beneficiando a más de ciento cincuenta clérigos seculares.272 
A través del clero diocesano, Palafox buscó resolver los problemas económicos de las cajas 
reales, fortaleciendo el poder político y social de la diócesis poblana.273

La mano de obra india era un factor que Palafox pretendía controlar mediante el clero 
secular, ya que estaba bajo el dominio de los caciques y de los frailes, lo cual “les daba […] 
grandes beneficios económicos, además de que los frailes no pagaban impuestos sobre la 

262  Ibídem, p. 212.
263 Cfr. Manuel Rivero Rodríguez, La monarquía de los Austrias. Historia del imperio español, Madrid: Alianza 
Editorial, 2017, p. 315. 
264  Cfr. Mayer, op. cit., p. 1899; Rubial, “La Iglesia novohispana…”, p. 66
265 Cfr. Rubial, La santidad controvertida…, p. 209. 
266 Cfr. Piho, “La secularización…”, 1977, p. 84. 
267 Leticia Pérez Puente, “El obispo. Político de institución divina”, en María del Pilar Martínez López-Cano (coord.), 
La Iglesia…, p. 166.
268 Cfr. Rubial (coord.), La Iglesia…, p. 311. 
269 Cfr. Ariel Rodríguez Kuri, “Juan de Palafox y Mendoza: la subversión institucional”, La Palabra y el Hombre, 
núm. 73, enero-marzo, 1990, p. 197. https://cdigital.uv.mx/handle/123456789/1771.
270 Cfr. Mayer, op. cit., p. 1920.
271 Cfr. Piho, “La secularización…”, 1977, p. 85.
272 Cfr. Mazín, op. cit., p. 26.
273 Cfr. Rubial, “La Iglesia novohispana…”, p. 66.



64

producción de sus fincas”.274 Mientras tanto, los obispos sostenían que las órdenes regulares no 
contribuían a la relación entre la monarquía y los españoles del reino, en vista de los privilegios 
derivados de su independencia económica.275 En los conventos mendicantes se concentraba gran 
parte de la mano de obra india, pues los indios prestaban servicios debido a las negociaciones 
establecidas desde el siglo XVI entre frailes doctrineros, caciques principales y corregidores.276

Entre los excesos cometidos por los religiosos en las doctrinas antes de la secularización, 
se encuentra el caso de San Luis Apizaco, Tlaxcala, donde los frailes “habían tenido por 
costumbre asentada el vender indios a los labradores por cantidades de pesos, haciéndoles servir 
muchos días”.277 En la doctrina de San Gabriel Cholula, los frailes “se servían de los indios y 
los traían oprimidos y supeditados”, valiéndose de los fiscales y de su vara de mando; además, 
tenían cárceles privadas en los conventos para castigar a quienes se resistían, evitando que los 
indios denunciaran ante sus superiores franciscanos.278 Algunos indios de Amozoc manifestaban 
haber padecido agravios cuando los frailes eran sus padres espirituales, sugiriendo que no 
les enseñaban la doctrina cristiana y no los defendían de los españoles cuando estos “echen 
derramas”.279

Por otra parte, antes del proceso secularizador de doctrinas, el complejo arquitectónico 
conventual del pueblo indio de Amozoc experimentó una segunda etapa constructiva durante 
los primeros decenios del siglo XVII.280 A diferencia del decaimiento económico que afectó a 
otras poblaciones novohispanas —lo que permitió conservar conventos edificados en la segunda 
mitad del siglo XVI—,281 Amozoc constituyó una excepción en la diócesis de Tlaxcala. Según 
los trabajos de remodelación, la población amozoquense mantuvo un notable auge económico 
y adoptó la moda arquitectónica del momento, pudiendo solventar la construcción del convento 
dedicado a la devoción de Santa María de la Asunción.

274 Mayer, op. cit., p. 1909. 
275 Cfr. Óscar Mazín Gómez, “Una jerarquía Hispánica. Los obispos de la Nueva España”, en Víctor Gayol (coord.), 
Formas de Gobierno en México. Poder Político y Actores Sociales a través del Tiempo, vol. I. Entre Nueva España 
y México, México: El Colegio de Michoacán, 2012, p. 123. 
276 Cfr. Mazín, “Clero secular y orden social…”, p. 182.
277 Derecho de los curas beneficiados y clero del obispado de la Puebla de los Ángeles, Puebla de los Ángeles, 
1672, BP, vol. 42.559, 42559/002, fol. 86r.  
278 Ibídem, fols. 91r-91v. 
279 Derecho de los curas…, fol. 210v. “Echar derramas” refiere a las contribuciones tributarias extraordinarias, es 
decir, las prerrogativas arbitrarias que los españoles proyectaban sobre la población macehual, aunque también la 
nobleza india local aprovechó tal práctica impuesta a la gente del común. Ver. Luis Antonio Nava García, Iztaca-
maxtitlan en el siglo XVI. La dominación española y las transformaciones en la organización indígena, tesis de 
maestría en Historia, México: CIESAS, 2017, pp. 56-58.  
280 Cfr. Kubler, op. cit., p. 558. 
281 Cfr. Flores, op. cit., p. 5. 



65

En primer lugar, la techumbre de viguería colocada en 1598282 fue reemplazada por 
una nueva cubierta, elevándose los muros gruesos que se habían preparado para futuras 
modificaciones del inmueble.283 En el coro alto se cubrió el óculo para aumentar el muro y abrir 
una ventana coral rectangular, al igual que en las paredes de la nave. La nueva cubierta fue 
una bóveda de cañón corrido con lunetos [Imagen 2.1], utilizando materiales mixtos en toda 
la nave y en los demás muros.284 Para soportar el peso de las arcadas del techo se añadieron 
estribos o contrafuertes internos, cuya función no era ornamental —como en los conventos 
del siglo XVI—, sino estructural, para la descarga de las arcadas de la bóveda [Imagen 2.2].285 
Las nuevas ventanas se colocaron a lo largo de la nave, en la parte alta de los muros —sobre la 
imposta—, permitiendo una mejor iluminación de la bóveda de cañón.286

Dos capillas laterales se integraron al templo conventual de Amozoc, formando el 
crucero con la nave principal y el transepto, eje transversal de la planta de cruz latina.287 “Hasta 
la aparición de la cúpula como forma dominante del siglo XVII, la bóveda de nervadura fue 
la estructura más elaborada y costosa”.288 No obstante, la iglesia franciscana de Amozoc logró 
construir una cúpula de “media naranja” ochavada (planta octogonal),289 que, con un pequeño 
tambor,290 se apoyaría en los cuatro arcos torales del crucero. Las pechinas permitirían colocar 
la base poligonal de la cúpula sobre la estructura cuadrada formada por los arcos torales.291 
La cúpula tendría ventanas con marcos ornamentados al exterior y remataría con un cupulín 
[Imagen 2.3].292

En cuanto al presbiterio, cabe la posibilidad de que, desde la primera etapa constructiva, 

282 Libro de los guardianes…, p. 71 [fol. 21r]. 
283 Cfr. Kubler, op. cit., p. 186.  
284 Agradezco a los arquitectos Norberto Arce Flores y Guadalupe Gutiérrez Martínez del INAH por proporcionarme 
información sobre los elementos arquitectónicos del exconvento. 
285 Cfr. Kubler, op. cit., pp. 285-286.
286 Ibídem, p. 306. 
287 Cfr. Ximena Vela Cisneros (coord.), Glosario de arquitectura, Quito: Instituto Nacional de Patrimonio Cultural, 
2010, p. 85. Ver. Carlos Borromeo, Instrucciones de la fábrica y del ajuar eclesiásticos, introducción, traducción 
y notas de Bulmaro Reyes Coria, nota preliminar de Elena Isabel Estrada de Gerlero, notas contextuales de Paola 
Barocchi, 2ª edición, México: UNAM, 2010, p. 7.
288 Cfr. Kubler, op. cit., p. 265.
289 Cfr. Vela, op. cit., p. 31.  
290 El tambor es el muro de la estructura circular o poligonal que sirve de base a la cúpula del crucero, apoyado por 
las pechinas y los arcos torales. Vela, op. cit., p. 80.  
291 Cfr. Marvin Trachtenberg y Isabelle Hyman, Arquitectura. De la prehistoria a la postmodernidad, trad. Alicia 
González Sterling, Madrid: Ediciones Akal, 1990, p. 204; Vela, op. cit., p. 68.  
292 Es una torre pequeña que se coloca encima de la cúpula mayor. Al rematar la bóveda semiesférica del templo 
franciscano de Amozoc, el cupulín no propicia la entrada de luz, sino únicamente la abertura para el candil o 
cualquier otro objeto. Cfr. Vela, op. cit., p. 31.



66

la cubierta fuera de cañón, de crucería o, tal vez, homogénea con la techumbre de madera de 
la nave. Sin embargo, cualquier cubierta que hubiese tenido en el siglo XVI fue sustituida por 
el domo de cañón corrido elaborado con el mismo material [Imagen 2.4]. Del mismo modo, 
se decidió abandonar la probable espadaña que coronaba la parte superior del frontispicio del 
templo para erigir una torre-campanario, intervención común en las fachadas de los conventos 
franciscanos de finales del siglo XVI y del siglo XVII [Imagen 2.5].293

La siguiente fase constructiva incluyó la fabricación de la segunda planta claustral, 
la cual también repercutió en el claustro bajo, pues fue necesario remodelar algunas partes 
de la techumbre. “Las celdas de los frailes se encontraban generalmente en el segundo piso, 
comunicadas por largos corredores, como en Ocuituco, Yuriria o Huejotzingo”,294 lo mismo 
que en Amozoc, donde se intercambió la ubicación de las celdas comunes del claustro bajo al 
superior. Para ello se levantó una escalera junto al refectorio, que comunicaba con el pasillo y 
el corredor sur del claustro hacia su segundo nivel.295

La cubierta del claustro alto conservó el mismo orden que la inferior, sostenida por vigas 
de madera y losetas de barro [Imagen 2.6], empleando arcos rebajados para los corredores, 
igual que en el claustro bajo. La celda prioral “se ubicaba hacia el lado poniente, sobre la 
portería, con vista hacia el atrio para poder observar las actividades que ahí se desarrollaban”,296 
mientras que las celdas comunes se orientaban hacia la huerta.297 Tanto la sacristía como los 
demás espacios de rigor fueron modificados poco antes de la secularización de Palafox,298 de 
modo que el convento de la Asunción concluyó su etapa de remodelación. 

Con la provisión real del 17 de diciembre de 1640 inició el plan secularizador,299 
comenzando con la doctrina de la ciudad de Tlaxcala ese mismo mes. Palafox nombró jueces de 
comisión para notificar a los padres guardianes de los pueblos sobre las resoluciones acordadas, 
disposiciones particularmente severas para el clero regular, en especial para la orden franciscana. 

293 Cfr. Jimarez, op. cit., p. 47; Kubler, op. cit., pp. 291-294.
294 Jimarez, op. cit., p. 395. 
295 Cfr. Dib, op. cit., p. 108. 
296 Ibídem, p. 109. 
297 Cfr. Jimarez, op. cit., p. 15.
298 Cabe la posibilidad que los vanos que conformaban una triada de espacios conventuales —portal de peregrinos-
acceso al claustro-capilla abierta— hayan sido cubiertos en el siglo XVIII, ya que el declive del clero regular y 
la preminencia del secular propiciaron el cierre de estas dependencias, conservando únicamente la puerta para 
ingresar al claustro. Entre tanto, durante los últimos decenios del siglo XVI, aún se asienta en los documentos 
al jagüey como un lugar cercano a los cultivos de los indios de Amozoc, por lo que aprovecharían el lugar del 
depósito artificial para levantar los muros de un aljibe en la primera mitad del siglo XVII. 
299 Cfr. Virve Piho, La secularización de las parroquias en la Nueva España y su repercusión en san Andrés 
Calpan, México: INAH, 1981, p. 140. 



67

En Tlaxcala y Tepeaca, por ejemplo, su presencia coincidió con el final del plazo perentorio.300

En el caso del pueblo indio de Amozoc, el 7 de enero de 1641 el licenciado Pedro Valadés, 
fiscal eclesiástico nombrado por el obispo poblano, visitó por primera vez el convento dedicado 
a Santa María de la Asunción con el objetivo de cumplir las órdenes recibidas.301 Después del 
mediodía, portando la provisión y las cédulas reales emitidas para la buena administración de 
las doctrinas de indios, indicó al padre guardián, fray Baltazar Núñez, que debía sujetarse a 
la autoridad del obispo angelopolitano mediante el examen de lengua y suficiencia, con el fin 
de conservar legítimamente la doctrina de Amozoc.302 A pesar de la insistencia del fiscal, el 
cura regular, hasta entonces responsable de la cura de almas y la evangelización, no cedió. No 
obstante, se le otorgó un lapso determinado para comparecer a la observancia.

Tras apercibir al doctrinero, se le impusieron sanciones durante tres términos perentorios, 
pero el guardián continuó rechazando las provisiones y autos, pues su voto de obediencia hacia 
el superior de la orden le impedía transigir las órdenes sin consultarlo antes. El fraile Núñez 
debía “ser examinado en suficiencia y lengua, se sujetase al ordinario eclesiástico y exhibiese 
las licencias que tenía y había tenido para administrar españoles”;303 y, a pesar de sus objeciones, 
el fiscal procedió conforme a lo prescrito. Ese mismo día, el licenciado Valadés se presentó 
nuevamente a las cuatro y media de la tarde ante el padre guardián, quien reiteró su negativa, 
amparándose en privilegios papales y alegando que el ordinario no tenía autoridad sobre la 
orden mendicante, pues estaban exentos de su jurisdicción.304

A las seis de la tarde se le advirtió por tercera y última vez que, si no acataba la real 
provisión en un lapso de dos horas, se le exigiría la entrega del templo conventual y se nombrarían 
de inmediato curas diocesanos para la nueva parroquia. Como la mayoría de los religiosos de 
la Nueva España provenían de la península ibérica,305 era posible que no todos dominaran el 
idioma autóctono de la región,306 y aceptar las provisiones implicaba someterse a la potestad 
del obispo poblano. Según la información de los seculares, el “convento de San Francisco que 
hay [en Amozoc], que se fundó cuarenta años sin licencia, que nunca han predicado lengua 

300 Derecho de la provincia del Santo Evangelio de la Religión de San Francisco de Nueva España, de acuerdo a 
diferentes indultos y privilegios apostólicos concedidos a su religión y a las demás mendicantes en los reinos de 
las Indias para que puedan ejercer oficio de curas y administrar los santos sacramentos, Puebla de los Ángeles, 
1673, BP, vol. 42.559, 42559/003, fols. 301r-308r.  
301 Ibídem, fol. 311r.
302 Ídem.
303 Ídem. 
304 Ídem. 
305  Cfr. Mayer, op. cit., p. 1920. 
306 Cfr. Piho, “La secularización…”, 1977, p. 84.  



68

mexicana por ser esta casa de los religiosos franciscanos, que tomaban el hábito en España”.307

El padre guardián no podía presentar el documento para predicar y confesar por su 
inexistencia.308 Ante ello, y con pleno conocimiento de la oposición del regular, el licenciado 
Pedro Valadés procedió al tercer apercibimiento. Tras el rechazo del guardián del convento de 
Amozoc: 

el fiscal eclesiástico le acusó tercera rebeldía y pidió se hiciese como tenía pedido. Y, en 
vista de los autos, el provisor proveyó uno en 8 de enero, por el cual excluyó al padre 
doctrinero y demás religiosos de la administración de los españoles e indios. Erigió 
parroquia y nombró curas clérigos en el interín que se proponían sujetos al virrey, para 
que presentase en la misma forma que en las dotrinas antecedentes. […] También se 
notificó al padre doctrinero, el cual respondió que se daba por notificado. Y hay fe de 
haberse fijado edictos en conformidad del auto en las puertas de dicha parroquia y en 
las del convento.309

La resistencia de fray Baltazar Núñez condujo a su remoción de la doctrina de Amozoc y al 
nombramiento de sacerdotes diocesanos. La designación de curas interinos no implicaba un 
beneficio eclesiástico, sino la obligación de presentarse ante el obispo o sus funcionarios para 
ser examinados en lengua y doctrina. En consecuencia, fueron designados ciento cincuenta 
clérigos seculares,310 tres para cada parroquia de la diócesis de Puebla-Tlaxcala: un cura y 
dos tenientes.311 Solo tres regulares acudieron a la convocatoria, y uno de ellos, proveniente 
de la doctrina de Atlixco, sustentó adecuadamente el examen, por lo que se le autorizó seguir 
administrando los sacramentos.312

El bachiller Antonio González Lazo, “teólogo, lúcido predicador en lengua castellana y 

307 Informes de los curas sobre los conventos y doctrinas de los religiosos en el obispado, [S.I.], [16--], BP, vol. 
R510, R510/013, fols. 22r-22v. El documento fue elaborado por el cura beneficiado Fernando de Vargas Basurto, 
entre 1650 a 1663 [Ver. Tabla II.1]. 
308 Cfr. Piho, La secularización…, 1981, p. 125. 
309 Derecho de la provincia…, fols. 311v-312r. 
310 Cfr. Rubial (coord.), La Iglesia…, p. 312; Mazín, “Reorganización del clero…”, p. 79. 
311 Cfr. Piho, “La secularización…”, 1977, p. 85.
312 Cfr. Piho, La secularización…, 1981, p. 142.



69

mexicana”,313 obtuvo el primer ministerio de clérigo beneficial314 de la parroquia de Amozoc.315 
El virrey, como vicepatrono, presentó al candidato, y el obispo visitador otorgó la colación 
canónica del beneficio316 para la cura de almas del pueblo indio y sus visitas, acompañada de 
“una retribución o estipendio en la forma de una renta fija”.317 Por el incremento de la población 
novohispana y al ser originario de Amozoc,318 el cura González Lazo, posiblemente criollo, 
obtuvo el curato con facilidad, ya que “ser natural de la tierra construía una ventaja para los 
clérigos”,319 además de estar familiarizado con los indios y haber practicado la lengua autóctona 
desde pequeño.

El proceso secularizador de Palafox suprimió la antigua doctrina franciscana de 
Amozoc, destituyendo al guardián del convento en la cura de almas y colocando a un clérigo 
beneficiado en la parroquia para la administración sacramental de la población, compuesta de 
indios y españoles. Los provinciales de las órdenes mendicantes, pese a memoriales y cartas, 
solo pudieron conservar los conventos, “difíciles de sostener sin sus cofradías anexas y sin las 
obvenciones parroquiales”.320 En los pueblos, los frailes resintieron la secularización como un 
despojo de los derechos recibidos desde el siglo XVI; en algunos casos se llevaron las imágenes 
devocionales e incitaron a los caciques indios a quejarse con la corona.321

Los indios no solo fueron espectadores, sino partícipes de los procesos sociales derivados 
del proyecto palafoxiano. En la ciudad Tlaxcala, un manuscrito en náhuatl elaborado por un 

313 Juan de Palafox y Mendoza, Relación de la visita eclesiástica del obispado de Puebla (1643-1646), transcrip-
ción, introducción y notas de Bernardo García Martínez, México: Editorial Nuestra República, 1997, p. 8. 
314 Al ser aceptados a través de un examen de oposición, los clérigos recibían la erección formal de parte del obispo 
de los beneficios curados, siendo una fuente de ingresos fija que daba empleo a los seculares en curatos definitivos. 
Cfr. Mazín, “Clero secular y orden social…”, p. 144 [Nota del autor].
315 Libro de la cofradía del Santísimo Sacramento, de esta parroquia de Amozoc, del año de 1627, al año de 1647, 
APSMAAP, Serie Cofradías, caja 55, fol. 99v. 
316 Cfr. Mazín, “Clero secular y orden social…”, p. 162. Aunque en las Alegaciones se nombró al licenciado Pedro 
de Angulo como uno de los curas beneficiados del pueblo de Amozoc y, al haberlo examinado en suficiencia y 
lengua, el rey le otorgaba dicho beneficio en 1641, no obstante, jamás asumió el cargo. De acuerdo con los libros 
de cuentas de la cofradía del Santísimo Sacramento, el presbítero Antonio González Lazo se hizo cargo de la en-
señanza de la doctrina y la administración sacramental en Amozoc a partir de la secularización de las doctrinas de 
Palafox, además de no coincidir con los otros dos nombres de los ministros. Alegaciones en favor del clero, estado 
eclesiástico y secular, españoles e indios de la Puebla de los Ángeles en el pleito con las sagradas religiones de 
Santo Domingo, San Francisco y San Agustín, fol. 212v. Agradezco a la Dra. Lidia E. Gómez García por propor-
cionarme el documento. 
317 Mazín, “Clero secular y orden social…” p. 144. 
318 Cfr. Juan Buenaventura Zapata y Mendoza, Historia cronológica de la Noble Ciudad de Tlaxcala, transcripción 
paleográfica, traducción, presentación y notas Luis Reyes García y Andrea Martínez Baracs, México: Universidad 
Autónoma de Tlaxcala, Secretaría de Extensión Universitaria y Difusión Cultural, CIESAS, 1995, p. 573. 
319 Mazín, “Clero secular y orden social…”, p. 178. 
320 Rubial, “La Iglesia novohispana…”, p. 66. 
321 Ídem.



70

cacique señala el impacto de la secularización, que trastocó la estrecha relación mantenida con 
los franciscanos desde un siglo atrás: 

El jueves a 27 de diciembre de 1640 años, durante la noche entró el obispo aquí a 
Tlaxcala. Introdujo el Santísimo Sacramento a la casa del difunto don Diego Jacinto 
y por primera vez se establecieron los clérigos. Al amanecer el viernes, fiesta de los 
Niños Inocentes, ya estaba colocado el Santísimo Sacramento. Colgaron dos campanas 
y luego hicieron misa, enfrentándose a los sacerdotes de San Francisco. Y los cofrades 
españoles luego todos bajaron. […] Menospreciaron a los sacerdotes de San Francisco, 
les quitaron la misa y las visitas a las ermitas [Santopan].322 

Al respecto, los Anales del Barrio de San Juan del Río registran que, en enero de 1641, “nos 
tomaron los clérigos hijos amados de Nuestro Padre San Pedro para la enseñanza de la Doctrina 
e administración de los sacramentos”,323 relatando el hecho con contundencia. Si bien ello 
no implica que la secularización tuviera un alcance limitado para el cabildo indio del barrio 
tlaxcalteca, sí significó la necesidad de entablar nuevas negociaciones con el clero secular.324

El resentimiento, abucheos, disparos y golpes se reprodujeron en varios pueblos 
de indios, enfrentándose religiosos y diocesanos durante y después de la secularización de 
Palafox.325 Tal fue el caso de la pelea ocurrida en el pueblo tlaxcalteca de Topoyanco en la 
década de 1660, donde el padre guardián y un clérigo secular se agredieron físicamente porque 
“el segundo se apropió de los cantores del pueblo y los franciscanos no pudieron celebrar la 
fiesta del titular”.326 Mientras tanto, en Tlaxcala, el 1° de enero de 1641 “por la mañana pelearon 
los clérigos con los sacerdotes de San Francisco, ahí en el hospital”,327 y durante la Epifanía 
volvieron a enfrentarse.328 Evidentemente, la pugna entre ambos sectores no solo se relacionaba 
con la legitimidad del prelado o del representante del rey, sino con el apoyo de los grupos 
locales a los planes para reorganizar la Iglesia novohispana conforme al modelo tridentino.329

322 Zapata, op. cit., p. 269. 
323 Los Anales del Barrio de San Juan del Río. Crónica indígena de la ciudad de Puebla, siglo XVII, estudio 
introductorio y paleografía de Lidia E. Gómez, Celia Salazar y María Elena Stefanón, México: BUAP, ICSyH, 
CONACULTA, 2000, p. 84. 
324 Cfr. Lidia E. Gómez García, “El impacto de la secularización de las parroquias en los pueblos indios del 
obispado de Puebla siglos XVII-XVIII”, en Palafox. Obra y legado. Memorias del ciclo de conferencias sobre 
la vida y obra de Juan de Palafox y Mendoza, México: H. Ayuntamiento de Puebla, IMACP, 2011, pp. 224-225.
325 Cfr. Rubial, El cristianismo…, p. 144. 
326 Rubial, “La mitra y la cogulla…”, p. 252.
327 Zapata, op. cit., p. 269. 
328 Ibídem, pp. 269-271.
329 Cfr. Francisco Morales, “La Iglesia de los frailes”, en Margarita Menegus et al., La secularización…, p. 71; 



71

En el partido de Amozoc, en 1641, la cofradía de españoles330 —la del Santísimo 
Sacramento— también fue afectada por el resentimiento de los frailes franciscanos que 
permanecían en el convento de Santa María de la Asunción:

En diez y ocho de julio de este año de mil y seiscientos y cuarenta y un años, Antonio 
González, mayordomo de la cofradía del Santísimo Sacramento, requirió a Cristóbal 
Sánchez, mayordomo que fue de dicha cofradía, le entregase el monumento que él 
entregó, dice. Y respondió no le quería dar el guardián. Siendo testigos Gerónimo de la 
Cueva y Antonio Suárez, y para que conste se asentó. 
Testigo Gerónimo de la Cueva [rúbrica].
Testigos: Antonio Suárez [rúbrica], Bachiller Antonio González Lazo [rúbrica].331

La memoria de los bienes es escueta, pero revela la situación de la feligresía y del clero apenas 
seis meses después de la secularización. La cofradía del Santísimo fue una de las primeras en 
vincularse con los clérigos seculares, lo que provocó el resentimiento del padre guardián, quien 
se negó a entregar lo solicitado por el anterior mayordomo. La lealtad que la cofradía había 
establecido con los franciscanos se vio alterada con la llegada del clero secular encabezado por 
el bachiller González Lazo y los tenientes de cura Antonio Suárez Maldonado y Gerónimo de 
la Cueva.

La secularización influyó en la fractura de la feligresía amozoquense. En primer lugar, 
la doctrina dirigida por los franciscanos había dejado una profunda huella, pues los frailes 
formaban parte de la vida cotidiana de la población india332 y su alianza con el cacicazgo, a través 
de la devoción mariana, había sido fundamental desde la fundación de Amozoc. En segundo 
lugar, comenzó un proceso de negociaciones con el clero secular, sobre todo con los españoles 
asentados en las haciendas del pueblo, ya que estaba en juego la administración espiritual333 y 

Rubial, “La Iglesia novohispana…”, p. 45.
330 Ver. Fray Agustín de Vetancurt, Teatro mexicano: descripción breve de los sucesos ejemplares, históricos, polí-
ticos, militares y religiosos, tomo III, México: Escalante y Cía., 1871, p. 262; Palafox, op. cit., p. 7. 
331 Libro de la cofradía del Santísimo, de esta parroquia de Amozoc, del año de 1627…, fol. 99v. 
332 Cfr. José Manuel Martínez Aguilar, “La secularización del convento franciscano de Tzintzuntzan. Resistencia 
de un pueblo”, Tzintzun. Revista de Estudios Históricos, núm. 64, julio-diciembre, 2016, p. 80. http://www.scielo.
org.mx/pdf/treh/n64/2007-963X-treh-64-00069.pdf; Adolfo Aguirre Salvador, “Problemáticas y actores en torno a 
la secularización de doctrinas en Nueva España, siglos XVI-XVII”, Ciclo de videoconferencias sobre las conme-
moraciones: V Centenario de la conquista y Bicentenario de la Consumación de la Independencia, Universidad 
Pontificia de México. Conferencia virtual, 22 de septiembre de 2021. https://www.facebook.com/UPontificia/vi-
deos/1258156484609475.

333 Cfr. Aguirre, “Problemáticas y actores…”



72

la organización social articulada mediante corporaciones, entre ellas las cofradías.334 De esta 
manera, “la secularización de las parroquias […] tuvo un impacto en los pueblos indios pero 
que no se limita a las lealtades de sus élites, sus caciques y principales, sino que permea todos 
los grupos”.335

El cambio en las redes de poder en el pueblo indio de Amozoc implicó una nueva 
estructuración social a través de las devociones. Desde la primera congregación del pueblo de 
“dos caminos”,336 Amozoque quedó bajo la devoción tutelar de Santa María de la Asunción, 
continuidad que se mantuvo durante todo el siglo XVI y los primeros decenios del XVII. 
Incorporarse al orden político-religioso español significó, para los indios principales, aceptar 
la tradición ritual católica mediante la advocación mariana. Esta alianza sacralizada fue 
entretejida por los caciques indios y los frailes doctrineros de Tepeaca —y posteriormente por 
los de Cuauhtinchan y Amozoc— mediante el financiamiento y ornato de la festividad en honor 
a la imagen de la Asunción.

Los indios nobles de Amozoc se encargaron del sostenimiento de una de las primeras 
cofradías del valle Puebla-Tlaxcala, lo que consolidó un arraigo devocional estrechamente 
vinculado con los franciscanos. Tras el despojo de doctrinas, las cofradías de indios y de 
españoles pasaron a integrarse al régimen parroquial.337 En ese proceso, la cofradía del Santísimo 
Sacramento se incorporó a la reforma implementada por Palafox en Amozoc, apoyando al clero 
secular. Es probable que los miembros del cabildo indio —también cofrades de la devoción 
patronal— establecieran acuerdos con los diocesanos a partir de enero de 1641, cuando se 
celebró la misa presidida por el provisor Juan Merlo de la Fuente en la parroquia recién erigida, 
puesto que “notificóse este auto a los españoles y indios naturales del dicho pueblo, los cuales 
asistieron y se hallaron presentes a la misa […] y todos respondieron que le obedecían y 
cumplirían lo que se les mandaba”.338 

En su primera visita pastoral al obispado de Puebla, Juan de Palafox y Mendoza acudió 
a la parroquia de Amozoc para confirmar a 1025 personas, examinar los templos, conocer el 
comportamiento de los curas y escuchar el parecer de la feligresía:

 

334 Mayer, op. cit., p. 1896.
335 Gómez García, “El impacto de la secularización…”, p. 255. 
336 Cfr. “Donación de tierras…”, op. cit., p. 101 [fol. 137r].
337 Cfr. Rubial, “La Iglesia novohispana…”, p. 66. 
338 Derecho de la provincia…, fol. 311v.  



73

salió Su Excelencia de la ciudad de los Angeles en 22 de agosto de 1643. Había dicho 
misa en la catedral antes de amanecer, y al romper del día salió a pie desde la iglesia 
hasta el alto de San Francisco, que es en el extremo de la ciudad, desde donde partió 
hacia Amozoc […]. Compónese de veinte vecinos españoles y muchos indios, y está 
sujeto a la alcaldía mayor de la Puebla en lo temporal. […] Hay en ella dos cofradías de 
españoles y cinco de indios. Demás de la iglesia principal hay dos ermitas en los barrios 
(una de Santiago, otra de la Resurrección), y la parroquia está dedicada a San Josef. […] 
Llegó Su Excelencia a las diez de la mañana con singular regocijo de indios y españoles, 
aunque los religiosos ni repicaron en su entrada ni visitaron al prelado.339

La Relación de la visita aporta información importante sobre la situación parroquial de Amozoc: 
la población —considerada tributaria—, el distanciamiento respecto del clero regular, las 
cofradías y, en especial, la devoción titular de la nueva parroquia, la de San José. Si se compara 
esta visita con la realizada por el obispo criollo Alonso de la Mota y Escobar en 1609, destaca 
la diferencia en el recibimiento: mientras Mota y Escobar fue hospedado en el convento,340 
Palafox no. Los religiosos decidieron no visitarlo ni recibirlo en señal de su desacuerdo con el 
proyecto reformador del obispo, conflicto que perduró más allá del período del mitrado y se 
prolongó durante la segunda mitad del siglo XVII.
	 La devoción a San José en Amozoc se configuró, al igual que la de Santa María de la 
Asunción en el siglo XVI, como una alianza entre indios principales y españoles —miembros 
de las cofradías locales— con los nuevos actores sociales: el clero secular. Este cambio de 
lealtades permitió conformar redes de poder entre los grupos existentes y los curas beneficiados, 
impulsando la devoción a la imagen de San José. Aunque no existe documentación directa, 
es probable que los regulares, encabezados por fray Baltazar Núñez, guardián del convento 
amozoquense, se negaran a entregar la imagen fundadora, pues conocían el valor de la escultura: 
legitimaba la continuidad de los cargos de república y funcionaba como elemento de cohesión 
social e identidad devocional.341

Como se ha señalado, la cofradía del Santísimo Sacramento afrontó el conflicto con 
los frailes en 1641, sin dejar de lado el choque entre los indios caciques —cofrades de la 

339 Palafox, op. cit., pp. 6-7.
340 Cfr. Gómez de Orozco, op. cit., p. 192. 
341 Sustento este razonamiento por dos puntos: el primero, teniendo en cuenta la confrontación que sostuvo el 
oficial de cofradía del Santísimo Sacramento con el padre guardián, en 1641, al negarse este último a entregar el 
monumento, ¿se podría esperar que la orden franciscana proporcionara la imagen fundadora al clero secular y sus 
cofradías?, por ende, fue aceptada la nueva devoción a la imagen de san José; el segundo, por la continuidad del 
título de la Asunción del convento de Amozoc por el resto del siglo XVII e inicios del XVIII.



74

devoción principal— y los religiosos, quienes resistían la entrega de la imagen de la Asunción. 
La financiación de la devoción a Santa María de la Asunción y del ornato del culto divino 
fue asumida por los indios de Amozoc, quienes la habían recibido en 1554 de manos de los 
franciscanos de Tepeaca. Sin embargo, los regulares insistieron en conservar esta devoción 
mariana y trataron de frenar la remoción de la doctrina, en un intento por seguir atendiendo 
las cofradías de indios, incluida la titular. No lograron impedir el proceso secularizador, lo que 
provocó una ruptura en la historia devocional de Amozoc y dio origen a un nuevo período que 
se extendió de 1641 hasta la primera década del siglo XVIII.

El régimen parroquial de Amozoc, con el apoyo de los indios y para marcar una 
diferencia frente al clero regular, determinó mandar a elaborar —como en otros pueblos— una 
imagen propia, en este caso la de San José. La intención era forjar una identidad local mediante 
la devoción josefina, constituyéndola en un elemento de transición hacia la administración 
religiosa del clero secular. La figura humilde de San José, esposo casto de la Virgen María y 
padre putativo de Jesús,342 era cabeza de la sagrada familia y tenía la tutela de Cristo en la tierra; 
por ello, de la Iglesia universal.343 De hecho, fue declarado “patrono y abogado de la Iglesia 
novohispana” por el arzobispo Alonso de Montúfar durante el Primer Concilio Mexicano en 
1555 y ratificado en el Trento mexicano de 1585.344

Los obispos, “como parte fundamental de sus actividades religiosas, fomentaron los cultos 
locales y alentaron el crecimiento de varios santuarios de peregrinación”.345 Es probable que 
Palafox influyera en la asignación de la nueva devoción parroquial en Amozoc, ya que, conforme 
al Regio Patronato, el obispo actuaba como funcionario del Estado y de la Iglesia.346 Bajo esa 
lógica, la figura de San José se vinculaba con la de José de Egipto como modelo del buen gobernante 
y protector del Estado.347 Esta paridad favoreció que la monarquía hispánica impulsara el culto 
al patriarca San José como “modelo ejemplar para los fieles, figura secular y cohesionadora”.348

342 Cfr. Jorge Luis Merlo Solorio, “Entre paternidad y poderío. El patrocinio de san José: garante monárquico”, en 
Gisela von Wobeser, et al. (coords.), Devociones religiosas en México y Perú: siglos XVI-XVIII, México: UNAM, 
IIH, 2021, p. 187.
343 Cfr. Francisco Javier Campos y Fernández de Sevilla, Cofradía de San José en el Mundo Hispánico, España: 
IEIHA, 2014, p. 11. 
344 Cfr. Antonio Rubial García, “Patronos, clientela y patrocinios. La tipología iconográfica de la Virgen de la 
Misericordia y del patrocinio de San José en la Nueva España”, Anales del Instituto de Investigaciones Estéticas, 
vol. XLIII, núm. 119, 2021, p. 199. http://www.analesiie.unam.mx/index.php/analesiie/article/view/2760/3559.
345 Rubial, “La Iglesia novohispana…”, p. 72.
346 Cfr. Rubial, La santidad controvertida…, p. 209.
347 Jaime Genaro Cuadriello Aguilar, “San José en Tierra de gentiles: ministro de Egipto y virrey de las Indias”, 
Memoria MUNAL, núm. 1, otoño-invierno, 1989, p. 17.
348 Mónica Pulido Echeveste, “Patrocinio, monarquía y poder: el glorioso señor san Joseph, en el Perú virreinal. 
Irma Barriga Calle”, Anales del Instituto de Investigaciones Estéticas, vol. XXXIII, núm. 99, 2011, p. 281. http://
www.scielo.org.mx/pdf/aiie/v33n99/v33n99a11.pdf.



75

De tal manera que el “virrey de las Indias”, como se le equiparaba al casto José, quien 
había recibido el poder del mismo Dios, majestad celestial, mediante su vara florida como centro 
de su potestad, “creando una imagen de grandeza, sustentada en un discurso de incontenible 
potencial político”,349 se convirtió en una referencia del Estado español. La devoción a San José 
ya estaba presente en el obispado de Puebla desde la evangelización mendicante; sin embargo, 
en la segunda mitad del siglo XVI, el cabildo civil de la Angelópolis lo proclamó patrono de 
la ciudad ante los frecuentes rayos y tempestades. En 1611, debido a la carente devoción y a 
los continuos fenómenos naturales, el cabildo de la ciudad renovó el patronato del patriarca, 
comprometiéndose “a través del voto perpetuo de celebrar la fiesta del santo […] y mandar al 
capellán del Ayuntamiento una vez por semana a decir fiesta”350 en la parroquia de San José.

De esta forma, la devoción al patriarca San José en la ciudad de Puebla y su vinculación 
con la monarquía —como su embajador o virrey en la Nueva España— permitió que, la visión 
paternalista de la casa de los Austrias351 y la del obispo-visitador, influyeran en la designación 
de la devoción josefina en el partido de Amozoc, eludiendo momentáneamente la devoción 
fundadora de Santa María de la Asunción. Cabe destacar que la secularización de doctrinas 
en el obispado de Puebla-Tlaxcala durante el período episcopal de Palafox tuvo un impacto 
decisivo en el pueblo de Amozoc mediante este cambio devocional: de la advocación mariana 
asuncionista a la josefina-monárquica, con el respaldo tanto de la República de naturales como 
de los españoles residentes.

349 Ibídem, p. 282. 
350 Alejandro Julián Andrade Campos, José Patriarca Universal: Uso y función de las representaciones josefinas 
en la Puebla de la segunda mitad del siglo XVIII, ensayo académico de maestría en Historia del Arte, México: 
UNAM, FFyL, IIE, 2016, p. 13.
351 Cfr. Rubial, El cristianismo…, p. 146.



76

II.II. De la devoción josefina al retorno mariano: la parroquia del partido de Amozoc 

Las parroquias eran las unidades más pequeñas del encuadramiento eclesiástico —a diferencia 
de los obispados o provincias—, en las cuales “el grupo humano, los encuadrados, […] son 
el elemento esencial en el caso de la parroquia clásica, entendido por parroquia clásica la 
célula básica que acaba por encerrar, en una densa malla, a la totalidad de los fieles de un 
[…] obispado”.352 Es decir, constituían la base de la organización territorial de un obispado 
determinado, cuyas extensiones no eran homogéneas, pues dependían del territorio de la 
ciudad, villa o pueblo, así como de la densidad poblacional.353 Las parroquias del clero secular 
se les denominaba curatos colados, beneficios o partidos de clérigos, y formaban parte de la 
jurisdicción del prelado ordinario, llamada diócesis.354 

El clero secular, proveniente del término saeculum o “siglo” —que indicaba la libertad 
de sus ministros al no estar sujetos a regla, vida común o clausura, como los frailes—,355 debía 
contar con congrua sustentación conforme a su oficio pastoral en las parroquias.356 Las rentas 
parroquiales que integraban un beneficio incluían limosnas y obvenciones relacionadas con los 
servicios religiosos que prestaban los sacerdotes.357 Además de las fiestas, la administración 
sacramental y su registro, los clérigos se ocupaban de la organización de cofradías, la educación 
y, en algunos pueblos, brindar asistencia hospitalaria.358

Asimismo, los diocesanos tenían la responsabilidad de levantar cada año un padrón 
de los habitantes mayores de diez años que residían en la parroquia y en los pueblos de visita, 
con el fin de conocer cuántos fieles confesarían y comulgarían durante la cuaresma.359 De este 
modo, la convivencia entre los ministros de lo sagrado y la población india, española y de otras 

352 Fernando López Alsina, “El encuadramiento eclesiástico como espacio de poder: de la parroquia al obispado”, 
en José Ignacio de la Iglesia y José Luis Martín Rodríguez (coords.), Los espacios de poder en la España Medieval, 
XII Semana de Estudios Medievales, Nájera: Instituto de Estudios Riojanos, 2002, p. 438.
353 Cfr. Josué Alonso Gómez Lucio, La incidencia de la población y sus oficios, en la estructura y distribución de 
las parroquias de San José y Analco, tesis de licenciatura en Historia, México: BUAP, 2017, p. 59
354 Cfr. Rubial (coord.), La Iglesia…, p. 42.
355 Cfr. Rubial (coord.), La Iglesia…, p. 40.
356 Cfr. Mazín, “Clero secular y orden social…”, p. 144 [Nota del autor].
357 Enrique González González, “Oidores contra canónigos. El primer capítulo de la pugna en torno a los estatutos 
de la Real Universidad de México, 1553-1570”, en Leticia Pérez Puente y Gabino Castillo Flores (coords.), Poder 
y privilegio: cabildos eclesiásticos en Nueva España, siglos XVI a XIX, México: UNAM, IIUE, 2016, p. 59; 
Rubial, “La Iglesia novohispana…”, p. 52. 
358 Cfr. Rubial, “La mitra y la cogulla…”, p. 241. 
359 Cfr. Pilar Gonzalbo Aizpuru, “Los padrones del Sagrario como fuente para la historia”, en Óscar Mazín y Esteban 
Sánchez de Tagle (coords.), Los “padrones” de confesión y comunión de la Parroquia del Sagrario Metropolitano 
de la ciudad de México, México: El Colegio de México, Centro de Estudios Históricos, Red Columnaria, 2009, p. 
82; Rubial (coord.), La Iglesia…, p. 42. 



77

castas generó lazos que fortalecieron la organización social a través de corporaciones seglares 
y la asistencia sacramental (bautismos, comuniones, confesiones, matrimonios, extremaunción 
y otros ritos).360 Pastorear el rebaño implicaba “ver con buenos ojos que sus feligreses contaran 
con los recursos suficientes para pagar las obvenciones parroquiales y sostener cofradías, fiestas 
y peregrinaciones”,361 pues de ello dependía la estabilidad económica del beneficio curado.

La iglesia secular de la diócesis de Puebla, tras la secularización de doctrinas, comenzó 
a reclamar mayor ostentación en las parroquias y “se hizo presente con nuevos planteamientos 
arquitectónicos, siempre de inspiración barroca, que compitieron en esplendor con los antiguos 
(y ya casi abandonados) conventos de los frailes mendicantes”.362 Las parroquias situadas en 
lugares privilegiados fueron las primeras en ser solicitadas por los seculares, especialmente 
aquellas ubicadas en reales de minas, villas agrícolas y pueblos de paso debido a las rutas 
comerciales.363 Amozoc, pueblo de paso, formaba parte de la ruta comercial entre la metrópoli 
y la ciudad de Puebla hacia el puerto de Veracruz. Desde ahí se desprendían dos caminos: uno 
hacia Tepeaca y otro hacia Acajete, ambos con destino a Orizaba.364 Por tal motivo, el clero 
secular reclamó la parroquia de Amozoc: quizá no la más rica, pero sí generadora de ingresos 
por concepto de obvenciones y limosnas.

En las sedes donde las limosnas y los pagos por misas y sacramentos eran cuantiosos, 
era posible mantener a un mayor número de clérigos. Se asignaban uno o varios tenientes que 
conocieran la lengua autóctona, principalmente criollos o mestizos, para facilitar la predicación, 
la enseñanza de valores cristianos y la administración sacramental.365 El partido de Amozoc fue 
configurado como un pueblo devoto y fuente de ingresos, capaz de solventar los gastos de las 
cofradías y del sustento clerical. Desde febrero de 1641 permitía el trabajo de tres clérigos: el 
bachiller Antonio González Lazo, párroco hablante de náhuatl, y los tenientes Gerónimo de la 
Cueva y Antonio Suárez Maldonado.366

Los beneficios curales que el obispo Juan de Palafox y Mendoza presentó al virrey se 
concretaron con los exámenes de oposición aplicados a los ministros. Después enfrentaron un 
proceso de negociación con las élites de los pueblos, para hallar soluciones a la precipitada 

360 Cfr. Felipe Castro Gutiérrez, “Los ires y devenires del fundo legal de los pueblos indios”, en María del Pilar 
Martínez López-Cano (coord.), De la historia económica a la historia social y cultural. Homenaje a Gisela von 
Wobeser, México: UNAM, IIH, 2015, p. 91.
361 Ídem
362 García Martínez, “La época colonial hasta 1760”, 2019, p. 95.
363 Cfr. Rubial, “La mitra y la cogulla…”, p. 241. 
364 Cfr. Márquez Murad, “El mapa…”, p. 8.
365 Cfr. Rubial, “La Iglesia novohispana…”, p. 75.
366 Libro de la cofradía del Santísimo, de esta parroquia de Amozoc, del año de 1627…, fol. 99v. 



78

secularización de doctrinas y ocupar cuanto antes las nuevas parroquias. “Las formas de 
codificación social que ejercían los curatos a través de los sacramentos impuestos a la 
población, fueron controladas de una forma más directa y eficaz por el entramado episcopal”,367 
especialmente en los curatos cercanos a la capital poblana, como el partido de Amozoc.

Palafox en la Relación de la visita describe la parroquia de Amozoc, mencionando al 
inmueble religioso y el ornato del culto divino, así como los pueblos de visita y capillas del 
pueblo: 

Es doctrina de las removidas el año de 1641 a los religiosos de San Francisco. La 
parroquia es pequeña, pero muy decente y con buen número de ornamentos y alhajas 
necesarias para la administración de los santos sacramentos y culto divino. […] No 
tiene más que una visita todo el partido, que es el pueblo de Chachapantzingo, una legua 
distante de la cabecera. Adminístranse desde este pueblo treinta estancias de labor, 
donde hay mucha gente española, y haciendas de importancia. En dos dellas en que se 
dice misa: la de Cristóbal Sánchez y la de Pedro González.368

El futuro obispo de Osma se ocupó de detallar el estado del primitivo templo parroquial 
dedicado a la imagen del patriarca San José. Señaló que el pueblo contaba con un templo para 
la administración religiosa donde los curas beneficiados impartían misa, además de disponer 
de ornamentos para el culto divino y, aunque no lo precisa, también la pila bautismal, dando 
constancia de que el clero atendía a la población, es decir, su “salud espiritual”.369 Aunque 
sólo tenían un pueblo de visita, el clero secular también se encargaba de cubrir las necesidades 
espirituales en las capillas de los barrios de indios y de las haciendas de la comarca.

De acuerdo con los libros de cuentas de la cofradía del Santísimo Sacramento, para 
1641 la fábrica del primitivo templo parroquial del partido de Amozoc estaba en proceso de 
edificación. La retribución por la misa del 5 de marzo de ese año fue de dos pesos, pagados 
al clérigo diocesano; sin embargo, dicha celebración debió realizarse en enero, pero no pudo 
efectuarse debido a la erección de la parroquia.370 La pugna entre ambos cleros obligó al secular 
a buscar un recinto donde oficiar misas, obtener ingresos y dedicarlo a la devoción josefina. El 
cabildo indio favoreció a los seculares en distintos aspectos.

No obstante, los integrantes del cabildo indio de Amozoc en gestión, entre ellos, don 

367 Francisco Javier Cervantes Bello, “Las reformas eclesiásticas y la territorialización del obispado de Puebla, c. 
1570-1660”, en María del Pilar Martínez López-Cano y Francisco Javier Cervantes Bello (coords.), Reformas y 
resistencias en la Iglesia novohispana, México: UNAM, IIH, 2014, p. 171. 
368 Palafox, op. cit., pp. 6-7.
369 Cfr. Castro, “Los ires y devenires…”, p. 91. 
370 Libro de la cofradía del Santísimo, de esta parroquia de Amozoc, del año de 1627…, fol. 104r.



79

Juan Baltazar, gobernador; Baltazar Gutiérrez, Baltazar Juárez y Gaspar Ventura, alcaldes 
ordinarios; Juan Juárez, regidor mayor; Gaspar Sánchez, Francisco de la Puente, Salvador 
García, Gabriel Ximénez, Juan de Pasos, Juan Francisco, Mateo Moscoso y Francisco Teapila, 
regidores; Diego Pérez y Juan Díaz, alguaciles mayores; Miguel Vázquez, escribano de cabildo, 
expusieron la complicada situación de zozobra para la cura de almas el 18 de agosto de 1656: 

Que no hay los ministros necesarios para la administración por haber sólo un cura, 
cuando en tiempo que administraban los religiosos, asistían 6 religiosos ministros 
doctrineros, y que tienen por parroquia una sala indecente que se está cayendo y antes 
servía de cárcel.371

La drástica secularización impulsada por Palafox dio lugar a que, por medio del licenciado 
Pedro Valadés, fiscal eclesiástico, y del provisor del obispado, el doctor Juan Merlo de la 
Fuente, los indios caciques y principales que conformaban el cuerpo de república372 colaboraran 
con el proyecto reformador. La república de naturales de Amozoc desempeñaba funciones de 
gobierno y hacienda,373 así como de justicia mediante los alcaldes ordinarios y alguaciles, 
quienes resolvían conflictos en la población india.374 Junto a los edificios de gobierno indio —
como pueblo-cabecera y de doctrina—375 mantenían adosada una cárcel pública para quienes 
cometieran delitos y fueran juzgados por las autoridades correspondientes.

El tecpan o casa de gobierno y el cabildo o “casas consistoriales” eran los inmuebles 
donde los caciques y principales se reunían para celebrar las elecciones de república y ejercer el 
poder.376 Estos edificios se ubicaban en el lado poniente de la plaza central, frente a la iglesia y el 
convento franciscano de Amozoc. La cárcel que servía para encerrar a los indios transgresores 
—ya fuera por embriaguez, falta de tributo, litigios por despojos de tierras o delitos graves como 
homicidio o estupro—377 fue utilizada “provisionalmente” como sede religiosa de la parroquia 
de Amozoc.378

371 Memorial sobre el litigio entre la provincia del Santo Evangelio con el clero diocesano y mitra del obispado de 
Puebla, por la restitución de las doctrinas, Puebla, 1671, BP, vol. 42.559, 42559/001, fols. 55r-55v.
372 Cfr. García Martínez, “La época colonial hasta 1760”, 2008, p. 130.
373 Cfr. Gómez García, Los anales nahuas…, p. 113. 
374 Cfr. Menegus, El gobierno de los indios…, p. 605. 
375 Cfr. Pablo Escalante Gonzalbo y Antonio Rubial García, “El ámbito civil, el orden y las personas”, en Pablo 
Escalante Gonzalbo (coord.), Historia de la vida cotidiana…, pp. 415-416. Ver. Gómez y Tlatelpa, op. cit., p. 42. 
376 Cfr. Gómez García, Los anales nahuas…, p. 29; Menegus, El gobierno de los indios…, p. 605.
377 Escalante y Rubial, “El ámbito civil…”, pp. 421-422; Gómez García, Los anales nahuas…, p. 281.
378 En cuanto al pueblo de Cuauhtinchan, también se aprovechó un espacio para que el clero secular tuviese un 
lugar “digno” para oficiar el culto divino: “la iglesia de los clérigos es una capilla de un hospital que fundaron los 
religiosos para enfermos y caminantes pobres, y de la habitación hicieron caballería”. Resumen de las materias 
que contienen diversos memoriales y cartas con otros instrumentos remitidos al excelentísimo señor marqués de 
Mancera, virrey de esta Nueva España, acerca de la administración de los clérigos en las doctrinas del obispado 
de la Puebla, de cuya administración fue removida los años pasados la religión del Señor San Francisco, Puebla 



80

El templo parroquial, bajo la dirección del clero secular, adquirió una nueva imagen 
en ese espacio que el cabildo indio —antiguos cofrades de Santa María de la Asunción— 
había dispuesto para la administración de los sacramentos y la enseñanza de la doctrina. La 
secularización de doctrinas llevó a que los funcionarios de la república de naturales de Amozoc 
impulsaran la devoción josefina y el proyecto palafoxiano, mediante la donación de uno de los 
espacios públicos como medio de negociación con los ministros designados por el obispo. Sin 
embargo, la precipitada secularización provocó que la sede provisional resultara ineficiente y 
pronto obsoleta, posiblemente por los materiales con que estaba construida, al haber sido antes 
la cárcel pública.

Diferentes documentos hablan acerca de las condiciones del templo provisional del 
clero diocesano, por ejemplo, el memorial que el teniente de Cuauhtinchan y Amozoc envió al 
marqués de Mancera, virrey de la Nueva España: 

Que las iglesias de los clérigos están con notable indecencia, hasta no tener ornamentos, 
ni luz en las lámparas, ni jamás lucen sino es mientras se dice misa las fiestas. 
Que tienen cinco misas de obligación las fiestas en Amozoque, y es sólo un cura y un 
ayudante, y éstos no saben el idioma mexicano con perfección pues no la predican y los 
religiosos eran seis o siete cuando administraban.379

Mientras que los méritos del clérigo beneficial, el licenciado Juan Álvarez de Murias, exponen:

habiendo pasado a ser cura beneficiado del pueblo de Amosoque […] del obispado de 
la Puebla, el mismo obispo, el año de 1668, le dio título de comisario juez eclesiástico 
[…]. Asimismo, consta que, después que tomó posesión del dicho curato, siendo la 
iglesia parroquial de él muy pequeña y mal dispuesta […].380

En comparación con el suntuoso complejo arquitectónico conventual de Amozoc donde vivían 
en común los frailes, el desgaste del primitivo templo parroquial era evidente. Esto propició una 
serie de acuerdos entre la población india —en particular la élite y los miembros del cabildo, 
cofrades de la devoción titular— para favorecer la edificación de un nuevo templo parroquial.381 
El simbolismo de la iglesia parroquial contribuía a crear lazos dentro de la organización 

de los Ángeles, s/f, BP, vol. 32.390, 32390/025, fol. 228v. 
379 Resumen de las materias…, fol. 228r. 
380 Méritos: Juan Álvarez de Murias, Puebla de los Ángeles, 1678, AGI, Gobierno, Indiferente General, 202, n. 54, 
fol. 439r. http://pares.mcu.es/ParesBusquedas20/catalogo/show/2678076?nm.
381 Cfr. Gómez García, Los anales nahuas…, p. 278. 



81

social de indios y españoles a través de las cofradías fundadas en la parroquia. La población 
amozoquense acogió la devoción a San José, alcanzó acuerdos concretos con el clero secular y 
la financió como parte de un proceso de construcción identitaria desde 1641 hasta los primeros 
años del siglo XVIII, de manera análoga a la devoción mariana entre 1532 y 1641.

El obispo de Puebla Diego Osorio de Escobar y Llamas (1656-1673) continuó 
la política secularizadora iniciada por Palafox y enfrentó las intenciones de las órdenes 
mendicantes —especialmente la franciscana— de recuperar las doctrinas entre 1669 y 
1671.382 El prelado tenía en marcha un plan estratégico para llegar a acuerdos con los pueblos 
de indios a través del clero diocesano. Durante su gestión envió visitadores episcopales 
a las doctrinas de los frailes, quienes “dejaron constancia de abusos económicos de los 
frailes sobre las comunidades, de escandalosas conductas que afectaban el orden moral 
y de una precaria administración religiosa”.383 Escobar y Llamas era consciente de que las 
iglesias parroquiales fundadas en tiempos de Palafox se encontraban en muy mal estado, 
pues en un primer momento se habían ocupado espacios otorgados por la población.

El plan estratégico consistió en edificar nuevos edificios parroquiales para la 
administración de los sacramentos y la evangelización, además de continuar con la construcción 
de la catedral de Puebla, como lo muestran las cartas enviadas al rey en 1661, donde exponía 
la falta de recursos en las arcas reales para cubrir los gastos del recinto catedralicio.384 Debido 
a esto, los curas seculares comenzaron a promover la edificación de templos con el fin de 
trasladar las devociones de las cofradías de indios, españoles y demás castas a las nuevas sedes.

Las parroquias de la ciudad de Puebla —por ejemplo, la de San José, de bóveda de tres 
naves; las iglesias de Nuestra Señora de Belén y de San Sebastián; así como la de San Juan del 
Río y la del Santo Ángel Custodio— fueron concluidas o alcanzaron una etapa constructiva 
durante el período de Osorio de Escobar. Las parroquias foráneas, como las de las ciudades de 
Cholula y Tlaxcala, y los templos de Zacatlán, Huejotzingo, Santiago Tecali, Totomehuacan, 
Cuauhtinchan, Tecamachalco, Quecholac y Acatzingo, entre otras, también formaron parte de 
este proceso edificatorio.385

382 Cfr. Juan Pablo Salazar Andreu, Obispos de Puebla de los Ángeles en el periodo de los Austria (1521-1700): 
algunos aspectos políticos y jurídicos, México: Editorial Porrúa, 2005, p. 253; Rubial, “La mitra y la cogulla...”, 
p. 250; Jorge Garibay Álvarez y Jesús Joel Peña Espinosa, Inventario general de manuscritos de la Biblioteca 
Palafoxiana, México: Secretaría de Gobierno del Estado de Puebla, Fundación Mapfre Talavera, ADABI, 
Biblioteca Palafoxiana, 2004, p. 501.
383 Rubial, “La mitra y la cogulla...”, p. 250.
384 Cfr. Salazar, Obispos de Puebla…, 2005, pp. 241- 242.  
385 Índice de las iglesias fabricadas de nuevo en las cabeceras de los curatos y pueblos de sus doctrinas, desde 
que se removieron en él las que administraban los religiosos de San Francisco, a los clérigos de San Pedro y las 



82

En el partido de Amozoque también se construyó una nueva iglesia parroquial orientada 
de poniente a oriente, opuesta al convento franciscano, “hecha en tiempo de dicho obispo, 
toda de bóveda, con torre y adornos tan lúcidos que puede ser colegiata”.386 Osorio de Escobar 
conocía perfectamente la situación de la sede religiosa del clero diocesano tras la visita 
pastoral del 17 de diciembre de 1658.387 El desgaste de la primitiva iglesia, la iniciativa del 
párroco y el impulso devocional a San José por parte de indios y españoles fueron factores que 
determinaron la permanencia josefina-monárquico como titular de la parroquia mediante una 
nueva construcción dedicada en su nombre:

Asimismo, consta que, después que tomó posesión del dicho curato, siendo la iglesia 
parroquial de él muy pequeña y mal dispuesta, la ha fabricado toda de nuevo y hechola 
de cal y canto, muy suntuosa con seis bóvedas y dos colaterales. Y ha comprado custodia, 
ornamentos, palio y otras cosas de mucho lucimiento, en que ha gastado de su hacienda 
mucha suma de pesos sin que se haya válido de nadie para ello.388

Puede vislumbrarse que el cabildo indio de Amozoc mantuvo por un tiempo acuerdos con el 
clero regular, ya que el templo provisional diocesano estaba en malas condiciones en 1656. 
Sin embargo, la intervención del obispo y de los clérigos permitió contar con el auxilio de 
los caciques. Aunque no existe documentación directa, es posible que los indios principales 
lograran continuar con la devoción del casto San José entablando negociaciones orientadas 
a edificar un nuevo templo parroquial, promovido por el cura beneficiado Juan Álvarez de 
Murias a partir de 1664.389 En este marco, ejercer el cargo de mayordomo de la cofradía titular 
constituía un espacio de poder estrechamente vinculado con el estatus social;390 de aquí que, 
si se sostiene la hipótesis, los funcionarios del cabildo habrían retomado el financiamiento y 
ornato de la festividad patronal, así como los gastos anuales de la cofradía.

Según la relación de méritos, el cura Juan Álvarez de Murias impulsó desde su llegada 
en 1664 la primera etapa constructiva del conjunto arquitectónico parroquial de Amozoc con 

que se han hecho y están haciendo en el tiempo de Diego Osorio de Escobar, Puebla de los Ángeles, s/f, BP, vol. 
32.390, 32390/018, fols. 174r-176r.  
386 Ibídem, fol. 175v. 
387 Libro de la cofradía del Santísimo Sacramento, de esta parroquia de Amozoc, del año de 1647, al año de 1665, 
APSMAAP, Serie Cofradías, caja 55, s/f.   
388 Méritos: Juan Álvarez…, fol. 439r. 
389 Libro de la cofradía del Santísimo Sacramento, de esta parroquia de Amozoc, del año de 1647…, s/f; 
Nombramiento del cura beneficiado de Amozoc, para Juan Álvarez de Murias, 18 de noviembre de 1664, AGN, 
Instituciones Coloniales, Gobierno Virreinal, Reales Cédulas Originales y Duplicados (100), vol. D24, exp. 18. 
390 Cfr. Rubial (coord.), La Iglesia…, p. 60.



83

apoyo del cabildo indio [Ver Tabla II.I].391 La resistencia de los franciscanos continuaba en 
el partido, pues, en 1669, el indio principal y regidor Diego Sánchez afirmaba que, desde la 
remoción de doctrinas, los clérigos seculares no habían tenido sosiego por parte de los frailes, 
ya que “mientras visitaren los susodichos en el convento tiene por cierto no han de tener paz 
con los clérigos, sino que cada día han de procurar mover disturbios y pleitos por ver si pueden 
volver a tener las dotrinas”.392

La segunda iglesia parroquial de Amozoc contaba con seis bóvedas y dos colaterales, 
conformando una planta de cruz latina. La cubierta del templo, de bóveda de cañón corrido con 
lunetos de materiales mixtos [Imagen 2.7], semejante a la del conjunto conventual franciscano, 
respondía a los espacios previstos: una bóveda para el coro alto, cuatro para el cuerpo del 
templo y una para el presbiterio.

Se introdujeron contrafuertes internos para soportar el peso de las arcadas del techo, cuyo 
espesor no fue tan voluminoso, permitiendo mayor visibilidad hacia el altar mayor —dedicado 
a San José— y los altares menores, debido al planteamiento de la construcción desde su inicio. 
Los ventanales rectangulares ubicados sobre la imposta, al igual que en el templo conventual, 
permitían que la luz natural iluminara la bóveda.393 Existía, sin duda, competitividad entre 
ambos cleros en Amozoc, motivada por el esplendor del templo franciscano y por el proyecto 
de fabricación de la iglesia parroquial, que en su momento llegó incluso a presentarse como 
una colegiata.394

El planteamiento arquitectónico parroquial de Amozoc contempló también la 
construcción de una torre-campanario y una ornamentación interior de arte virreinal.395 El 
retablo principal, donde se colocó la imagen del patriarca San José, fue costeado por el propio 
cura beneficiado Juan Álvarez gracias a las limosnas y a las obvenciones parroquiales, lo cual 
fortaleció los vínculos con la feligresía: el sacerdote, al contribuir a la dignificación del templo, 
era visto con buenos ojos por la comunidad. No es casual que permaneciera en la parroquia 
por más de tres lustros, aproximadamente de 1664 a 1682 [Ver Tabla II.I].396 Las rentas del 

391 Derecho de los curas…, fol. 211r. 
392 Ibídem, fol. 210v. 
393 Cfr. Kubler, op. cit., pp. 285-286.
394 La iglesia colegiata era gobernada por un cabildo eclesiástico, “no siendo silla propia de obispo o arzobispo, se 
compone de abad o canónigos seculares, y en ella se celebran los oficios divinos como en las catedrales”. Borromeo, 
op. cit., p. 6 [Nota del autor]. Ver. Solange Alberro, “Los indios y los otros: miradas cruzadas. Tlaxcala, México, 
Madrid, 1753-1779 (¿?)”, en Solange Alberro y Pilar Gonzalbo Aizpuru, La sociedad novohispana: estereotipos y 
realidades, México: El Colegio de México, Centro de Estudios Históricos, 2013, p. 388 [Nota del autor].
395 Cfr. García Martínez, “La época colonial hasta 1760”, 2019, p. 95.
396 Ver. Castro, “Los ires y devenires…”, p. 91; González González, op. cit., p. 59. 



84

beneficio curado de Amozoc permitieron sufragar el retablo, los ornamentos litúrgicos y otros 
objetos necesarios, lo que evidencia tanto la capacidad económica de la parroquia como la 
posibilidad del clérigo de cubrir los gastos.

Las élites locales utilizaron mano de obra india para la fábrica de la segunda parroquia 
en su primera etapa durante el gobierno de Álvarez de Murias. La construcción del templo 
marcó una nueva etapa de predominio del clero secular en la cura de almas de la población 
amozoquense, así como la implementación del servicio personal del grueso de la comunidad 
india. Esto fue posible gracias a la formación de redes de poder a través de la estructura 
sacralizada de los caciques y principales de Amozoc, funcionarios del cabildo y mayordomos 
de la cofradía patronal de San José,397 que probablemente fue fundada desde la secularización 
de 1641.

Diversos factores externos contribuyeron a sostener el financiamiento de la cofradía 
josefina durante el resto del siglo XVII y los primeros años del XVIII. Entre ellos destaca la 
devoción de la casa de los Austria desde la primera mitad del siglo XVII, vinculada a la piedad 
de la familia real como tradición hereditaria en las contiendas que enfrentaban, como en la 
victoria de la Guerra de los Treinta Años (1648).398 De manera particular, durante el reinado de 
Felipe IV (1621-1665), la influencia de la vidente sor María de Jesús de Ágreda contribuyó a 
reivindicar el papel y fervor hacia la figura del padre putativo de Cristo en el plan salvífico, a 
través de su obra La Mística Ciudad de Dios, publicada en 1670.399

Carlos II (1665-1700) emitió una real cédula en 1678 ordenando jurar a San José como 
“Patrono de España y de sus dominios”, incluidas las Indias occidentales,400 en atención a 
“la potestad josefina en asuntos bélicos-políticos y su capacidad taumatúrgica para solventar 
problemas de infertilidad”.401 Este reconocimiento de la corona hacia el casto José, como tutelar 
de los reinos hispánicos, buscaba consolidar el poder monárquico mediante una devoción 
común.402 La disposición fue leída en el cabildo de Puebla el 22 de marzo de 1680; sin embargo, 
para ese momento ya había sido revocada en España.403

397 Cfr. Gómez García, Los anales nahuas…, p. 196; Rubial, El cristianismo…, p. 48.
398 Cfr. Merlo, op. cit., p. 183.
399 Merlo, op. cit., p. 183; Ana Morte Acín, “Sor María de Ágreda y la vida cotidiana en Ágreda en el siglo XVII: 
una aproximación histórica”, Cuadernos de Historia Moderna, vol. 39, julio, 2014, p. 123. https://revistas.ucm.es/
index.php/CHMO/article/view/45844/43087; Javier Burrieza Sánchez, “Juan de Palafox, historia de su ‘fama de 
santidad’”, Biblioteca: estudio e investigación, núm. 27, 2012, p. 94. https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?-
codigo=4601177.
400 Cfr. Pulido, op. cit., p. 282; Cuadriello, op. cit., p. 10. 
401 Merlo, op. cit., p. 182. 
402 Ibídem, p. 184. 
403 Cfr. Andrade, José Patriarca…, p. 15.



85

Un año después del patrocinio josefino, la monarquía anuló el edicto por presión 
del cabildo de Compostela, a causa del perjuicio que podía ocasionar a la devoción de 
Santiago Apóstol, patrón de España. Contar con dos devociones afectaba económicamente el 
financiamiento del patronado jacobino, dado que existía la “imposibilidad de coexistir patrones 
y tutelares que ensombreciesen a Santiago, su culto y las ventajas materiales que el ‘monopolio’ 
comportaba”.404 No obstante, la revocación no llegó o no se acató en algunos territorios de la 
monarquía, como los Países Bajos y la Nueva España, incluida la ciudad de Puebla.405 Conforme 
al Real Patronato, Carlos II impulsó la empresa josefina sin solicitar licencia de la Santa Sede;406 
aun así, la disposición fue ratificada por el breve de Inocencio XI, instituyendo la festividad 
del patrocinio de San José en 1682 y otorgando indulgencia plenaria para la fiesta del 19 de 
marzo.407

Entre tanto, las actas de cargo y data de la cofradía del Santísimo Sacramento —únicas 
fuentes que lo mencionan—408 enfatizan desde 1674, durante las elecciones de mayordomos, 
la devoción patronal: “estando juntos y congregados todos los hermanos de esta cofradía 
[…] según es costumbre en la iglesia parroquial de este pueblo de Amozoque nombrada San 
Joseph”,409 fórmula que se asentó de manera similar en las décadas posteriores.

De acuerdo con las fuentes disponibles, la devoción josefina continuaba siendo la tutelar 
de la parroquia del partido de Amozoc durante los dos primeros años del siglo XVIII. Ello se 
infiere por el cambio de mayordomías en marzo, días antes o después de la fiesta patronal, 
lo que permite interpretar que las elecciones de oficiales de cofradías —tanto de españoles 
como probablemente de indios— se realizaban en el marco de la festividad de San José, 
sumamente importante para la feligresía amozoquense y para el clero. Aunque las fuentes 
documentales no esclarecen el retorno de la devoción mariana, a partir de 1717 las elecciones 
de mayordomos de la cofradía del Santísimo Sacramento comenzaron a efectuarse en enero, 
a diferencia de los años anteriores.410 En este contexto, el pueblo de Amozoc experimentó una 
nueva estructuración devocional con el arribo de la devoción fundacional, lo que derivó en la 

404 Teófanes Egido, “Política y religiosidad en el barroco español: el fracasado patronato de San José sobre España 
y sus dominios (1679)”, Revista de Estudios Josefinos. San José en el siglo XVIII, Actas del Tercer Simposio 
Internacional (Montreal, Septiembre 1980), año XXXV, núm. 69-70, 1981, p. 679. 
405 Cfr. Andrade, José Patriarca…, p. 15.
406 Ibídem, p. 14. 
407 Cfr. Pulido, op. cit., p. 282; Cuadriello, op. cit., p. 10.
408 Además de las Relación de la visita del obispo Juan de Palafox en 1643. Cfr. Palafox, op. cit., pp. 6-7.
409 Libro de la cofradía del Santísimo Sacramento, de esta parroquia de Amozoc, del año 1666 al año de 1691, 
APSMAAP, Serie Cofradías, caja 55, fol. 12r.    
410 Ibídem, fol. 41r. 



86

segunda etapa constructiva de la sede parroquial. 
La secularización de doctrinas en el siglo XVII prohibió a la población india, española 

y demás castas asistir —por medio del clero secular— a la administración sacramental, misas y 
ritos en los conventos de las órdenes mendicantes.411 Así ocurrió en Amozoc, cuando se intentó 
dar cristiana sepultura a treinta indios principales en el convento, conforme a sus testamentos, 
pero el pago de obvenciones exigido por los diocesanos era muy elevado.412 Durante la segunda 
mitad del siglo XVII y principios del XVIII, acudir a confesarse con los padres franciscanos 
representó un impedimento para los indios amozoquenses, quienes podían morir sin confesión 
por la falta de diligencia de los curas seculares. Así, en 1668, “se quedaron sin confesar más 
de 200 indios por causa de haberse ausentado el cura, y fueron a confesarse a la Puebla por la 
cuaresma para cumplir con la Iglesia”.413

En 1723 se pagaron cinco pesos por “la misa que se canta en el convento de Señor San 
Francisco de este pueblo por el alma de Dionisio de Mena”,414 obra pía fundada desde inicios del 
siglo XVII. La concesión de los diocesanos a los padres de la Orden Seráfica de San Francisco 
de Amozoc pudo deberse a la entrega de la imagen devocional fundadora de Santa María de la 
Asunción,415 como parte de una acción pactista entre religiosos y feligresía, ya que los frailes 
vivían únicamente de limosnas. La población, por su parte, estableció acuerdos con los clérigos 
para que toleraran su asistencia a actividades religiosas dentro del convento.416 Esto permitió 
que los religiosos obtuvieran otros ingresos de parte de la población amozoquense —incluida 
la española—, al considerar su sentido de pertenencia al convento y el pago de obvenciones 
a ambos cleros para que los regulares administraran ciertas funciones religiosas en el recinto 
franciscano.

El clero regular de Amozoc se benefició del cambio devocional, cediendo la imagen 
de la Asunción que los franciscanos de Tepeaca habían entregado a los caciques del pueblo 
en 1554. Los frailes dedicaron la iglesia conventual a San Francisco de Asís, patrón de la 

411 Cfr. Mazín, “Secularización de parroquias…”, p. 26.
412 Memorial sobre el litigio…, fols. 48v-49r; Resumen de las materias…, fol. 228v. 
413 Despachos y cédulas relativas a la secularización de las doctrinas de la provincia del Santo Evangelio, en la 
diócesis de Tlaxcala, Tlaxcala, s/f, BP, vol. 42.559, 42559/012, fol. 380r. 
414  Libro de la cofradía del Santísimo Sacramento, de esta parroquia de Amozoc, del año 1723, al año de 1746, 
APSMAAP, Serie Cofradías, caja 55, fol. 3r. 
415 Los religiosos franciscanos aún permanecían en el convento de Amozoc en 1681, mientras que, para 1698, en el 
recinto vivían sólo tres frailes y la iglesia conventual aún estaba “consagrada á la Asunción de nuestra Señora”, lo 
cual aclara que la imagen devocional fundadora seguía en manos del clero regular. Vetancurt, op. cit., p. 262. Ver. 
Peter Gerhard, “Un censo de la diócesis de Puebla en 1681”, Historia Mexicana, vol. 30, núm. 4, abril-junio, 1981, 
p. 543. https://historiamexicana.colmex.mx/index.php/RHM/article/view/2630. 
416 Cfr. Vetancurt, op. cit., p. 262.



87

orden, obteniendo recursos para solventar sus necesidades y las del convento. En 1725, 
mediante una obra pía vinculada a la finca de una casa del pueblo de San Andrés Tlaxicomula 
(Chalchicomula),417 don Antonio Tome Muñoz y doña Anna de Santisteban otorgaron 1000 pesos 
de principal, con un rédito anual de 50 pesos, destinados a cubrir los gastos del trecenario a San 
Antonio de Padua en el convento de Amozoc, así como la fiesta del santo y la cera necesaria.418 
        El retorno de la devoción a la Asunción de Nuestra Señora como titular de la parroquia 
de Amozoc volvió a integrarse en la identidad colectiva y en la organización social del pueblo, 
financiando la cofradía correspondiente y sustituyendo definitivamente la devoción josefina-
monárquica. Esto motivó una serie de acuerdos para impulsar la devoción mariana, sufragar 
los servicios religiosos, la fiesta patronal del 15 de agosto y adquirir los objetos necesarios para 
reivindicar la devoción fundacional. La tercera o cuarta generación de habitantes de Amozoc, 
privados durante décadas de la devoción fundadora, recibió nuevamente la imagen, por lo que 
debieron organizarse para cumplir los objetivos de la mayordomía principal, administrada por 
los integrantes del cabildo indio.

Aunque el nombre de la devoción se modificó ligeramente, la advocación siguió siendo 
la de la Asunción. El primer registro del título de Nuestra Señora de la Asunción asignado a la 
iglesia parroquial de Amozoc aparece en el libro de cargo y data de la cofradía del Santísimo 
Sacramento de 1723.419 Tres años más tarde, el bachiller Nicolás Patiño mencionó dicho título 
en un bautizo,420 lo que evidencia el pleno establecimiento de la devoción a la imagen de Santa 
María de la Asunción en la tercera década del siglo XVIII.

417 Las obras pías eran aquellas fundaciones que, por medio de donaciones de bienes, se utilizaban para la salvación 
de las almas de particulares, es decir, era una especie de fideicomiso perpetuo que propiciaban a realizar actos 
caritativos y devocionales debido a la preocupación de la sociedad virreinal sobre la idea del purgatorio. Por tanto, 
se destinaban para apoyar a personas vulnerables como huérfanos, viudas y pobres, así como también “podían 
emplearse para fortalecer la vida religiosa, mediante el financiamiento de fiestas y ceremonias, el suministro de 
velas, aceite y flores, o la propagación de un culto a un santo o a una advocación de la Virgen”. María del Pilar 
Martínez López-Cano, et al., “Presentación”, en María del Pilar Martínez López-Cano, et al. (coords.), Cofradías, 
capellanías…, p. 13. Ver. Diana Eugenia González Ortega, Las cofradías de Xalapa de 1750 a 1800, tesis de 
doctorado en Historia y Estudios Regionales, México: Universidad Veracruzana, IIHS, 2011, p. 30. 
418 Testamento a favor de la obra pía del trecenario de San Antonio de Padua en el convento e iglesia de San 
Francisco del pueblo de Amozoc. Año de 1734, CEHM, No. 38, 516, Fondo XVI-1, Manuscritos de la Ciudad de 
Puebla. Colección Enrique A. Cervantes: [1531]-1923, Clasificación 090: XVI.8.155.1, fols. 10r-12r. http://www.
cehm.org.mx/Buscador/VisorArchivoDigital?jzd=/janium/JZD/XVI-1/8/155/1/XVI-1.8.155.1.jzd&fn=38516.
419  Libro de la cofradía del Santísimo Sacramento, de esta parroquia de Amozoc, del año 1723…, fol. 2r. 
420 “en la parroquia de Nuestra Señora de la Assumpción, Amozoc, en veinte y seis de marzo de mil setecientos 
veinte y seis años, baptisé solemnemente a María Josepha de diez días nacida”. Libro de Baptismos y Entierros que 
se hacen de las personas de quales quiera naturaleza a que sean ecepto yndios. En este Pueblo de Amozoc, siendo 
cura coadjutor, vicario y juez eclesiástico el Br Don Miguel Joseph Gorospe Irala. Año de 1723, APSMAAP, Serie 
Bautismos, caja 1, s/f.  



88

Por otro lado, el arte del pincel español influyó en los talleres novohispanos, tanto por 
el contacto directo con el “modo de hacer europeo” como por la circulación de grabados y 
pinturas. Esto permitió asimilar tipologías hispanas e introducir la pintura de corte “barroco” 
en los últimos años del siglo XVII y principios del XVIII.421 En Puebla florecieron “los mejores 
pintores […], los que sin olvidar por completo la técnica, el colorido y la iluminación de los 
viejos pintores españoles, empezaron a pintar con algunas características propias del medio en 
que se formaron”,422 generándose rasgos específicos en la producción angelopolitana.423 Así, 
la producción pictórica en la parroquia de Amozoc contribuyó al impulso de la cofradía de la 
devoción titular en el siglo XVIII, época de ostentación, junto con la segunda etapa constructiva 
del templo parroquial.

Una serie de cuadros de la Historia de la Vida de la Virgen se mandó elaborar al pintor 
angelopolitano Juan de Villegas —activo entre finales del siglo XVII y principios del XVIII— 
para la parroquia del partido de Amozoc.424 Este artífice, perteneciente a la “generación puente” 
entre ambos siglos,425 realizó algunos trabajos en la ciudad de Puebla y en otras ciudades y 
pueblos de la diócesis, como Huejotzingo, Cholula y Tecamachalco; incluso algunas de sus 
obras llegaron a la provincia de Maracaibo, en la actual Venezuela. Las pinturas conservadas 
en la iglesia de Santa Ana, Maracaibo, son similares a las de Amozoc: una serie de la vida de la 
Virgen María de finales del siglo XVII basada en grabados y pinturas de la época, coincidiendo 
en Los desposorios místicos de la Virgen y san José, La visitación, La adoración de los pastores, 
La presentación del Niño en el templo y La Circuncisión [Imágenes 2.8 y 2.9].426

Los lienzos —encolados sobre tabla y con marcos de madera finamente tallados y 
dorados— conservan la firma del pintor en dos de ellos, La Inmaculada Concepción y La 

421 Cfr. María Evangelina Muñoz Santos, “La devoción e imagen de la Inmaculada Concepción en Hispanoamérica”, 
en F. Javier Campos (coord.), España y la Evangelización de América y Filipinas (siglos XV-XVII), España: 
Estudios Superiores del Escorial, IEIHA, 2021, p. 53; Rogelio Ruiz Gomar, “Villalpando. Retazos de vida y 
actuación en Puebla”, en Alejandro Julián Andrade Campos (ed.), Cristóbal de Villalpando. Esplendor barroco de 
Puebla, España: Gobierno del Estado de Puebla, CECAP, Museo Internacional del Barroco, 2018, p. 12. 
422 Francisco Pérez de Salazar y Haro, Historia de la pintura en Puebla y otras investigaciones sobre historia y arte 
XIX, México: PERPAL S. A. de C. V., 1990, p. 39. 
423 Cfr. Alejandro Julián Andrade Campos, “Tradición, intelecto e identidad en la pintura poblana del siglo XVII: 
el establecimiento de un diálogo pictórico con Cristóbal de Villalpando”, en Alejandro Julián Andrade Campos 
(ed.), Cristóbal de Villalpando…, p. 83.
424 Cfr. María Concepción García Saiz, La pintura colonial en el Museo de América (I): La escuela mexicana, 
Madrid, España: Ministerio de Cultura, Dirección General del Patrimonio Artístico, Archivos y Museos, Patronato 
Nacional de Archivos, 1980, p. 118; Muñoz Santos, op. cit., p. 59 [Nota del autor].
425 Ídem. 
426 Cfr. Carlos F. Duarte, Catálogo de obras artísticas mexicanas en Venezuela: periodo hispánico, México: 
UNAM, IIE, 1998, pp. 22-23; García Saiz, op. cit., p. 118.



89

Dormición, y el cuadro de La Anunciación está fechado en 1710. Esto coincide con el retorno 
de la devoción a la imagen de Santa María de la Asunción a la sede parroquial de Amozoc a 
finales del primer decenio del siglo XVIII. Considerando la elaboración de las pinturas al óleo 
y el silencio documental del archivo parroquial, el regreso de la imagen patronal podría situarse 
hacia fines de la primera década del siglo XVIII. Con el cambio devocional y estructural en la 
feligresía y el clero, inició un nuevo período en la historia devocional del pueblo de Amozoc, 
que abarca desde entonces hasta 1904.

Los óleos tenían como finalidad presentar a la feligresía la vida de la Virgen María, 
desde su concepción hasta su dormición, culminando con la imagen escultórica asuncionista 
ubicada en el altar mayor, devoción tutelar del partido de Amozoc. La población, que durante 
más de cincuenta años había venerado a otro santo patrón —el patriarca José—, volvió a aceptar 
la devoción de la Asunción mediante las pinturas del “pincel fino” de Villegas como medio de 
difusión.427 El propósito de estas reproducciones en lienzo, dado el reconocimiento tradicional 
de la imagen de Santa María de la Asunción como patrona fundadora del pueblo, era forjar 
identidad local dentro de una sociedad estamental, facilitar la comunicación y la enseñanza de 
temas teológicos,428 y recolectar limosnas para solventar los gastos de la cofradía.

En cuanto al templo parroquial, “la continuidad física del edificio religioso es un punto 
de anclaje muy importante. Aunque la fábrica material se renueve, la institución permanece y 
se mantiene la advocación originaria”.429 En este caso, restablecida la devoción fundadora de 
Amozoc —ahora en la parroquia—, esta no volvería a ser sustituida; al contrario, se fortalecería 
como medio de cohesión y organización social. Durante los siglos XVII y XVIII, la feligresía 
de pueblos y ciudades “siguieron promoviendo la construcción o remodelación de sus templos 
parroquiales y con sus limosnas contribuyeron a la edificación de soberbios santuarios”.430 Así, 
Amozoc experimentó un periodo de esplendor arquitectónico al edificarse la iglesia parroquial 
desde la segunda mitad del siglo XVII hasta el Siglo de las Luces.

Un mapa de 1711 estableció las medidas de las tierras de algunos propietarios —don 
Antonio Rodríguez, don Francisco Villanueva, la viuda de Carrillo y doña Isabel (esta última 
en Malinaltepec, cerca de la hacienda de doña Juana de la Vega,431 actual barrio de San Andrés 

427 Cfr. Duarte, op. cit., p. 21.
428 Cfr. Rubial (coord.), La Iglesia…, pp. 68-69.  
429 López Alsina, op. cit., p. 439. 
430 Rubial (coord.), La Iglesia…, p. 70.
431 Ver. Amozoc, Puebla. Tierras de Tlaxcala situadas al norte, 1711, AGN, Instituciones Coloniales, Colecciones, 
Mapas, Planos e Ilustraciones (280).



90

las Vegas)—.432 El mapa también presenta el templo parroquial de Amozoque, una construcción 
austera con una torre-campanario en el lado sur, posiblemente de dos cuerpos, y, como se ha 
estudiado, con cubierta de bóveda de cañón corrido con lunetos [Imagen 2.10].

El arribo de la imagen de la Asunción al templo parroquial significó un estímulo para la 
población de Amozoc en la primera mitad del siglo XVIII, ampliándose el edificio religioso en 
áreas como el crucero y las capillas anexas.

En la capilla de la milagrosa imagen de Jesús Nazareno cita en la parroquia de Nuestra 
Señora de la Asumpción, Amozoc, en diez y nueve días del mes de abril de mil setecien-
tos y veinte y seis años, di sepultura eclesiástica al cuerpo de don Miguel de Arrieta, 
español vecino de este pueblo, marido legítimo que fue de doña Antonia Moreno, a 
quien le dejó poder para testar.433

Para 1726, la capilla de la “milagrosa imagen de Jesús Nazareno” se ubicaba dentro del con-
junto arquitectónico parroquial de Amozoc, particularmente a la mitad de la iglesia, es decir, en 
la tercera bóveda, como lo establecían las normas eclesiásticas.434 Esta capilla anexa era una de 
las preferidas para el culto divino, solventado por los fieles españoles devotos. En este sentido, 
es posible concluir que la segunda etapa constructiva de la iglesia parroquial comenzó en la 
tercera década del siglo XVIII, iniciando por la capilla del Nazareno, siendo titular la devoción 
a la Asunción. En consecuencia, y en virtud de la devoción a la imagen del Señor de las Tres 
Caídas, se mandó elaborar un retablo finalizado en 1744 [Imagen 2.11].435

Entre las décadas de 1710 y 1740, el área del presbiterio de la nave del templo parroquial 
de Amozoc fue derrumbada para ampliar el crucero, elevándose la imposta algunos metros con 
el fin de construir una bóveda de cañón con lunetos. Se colocaron columnas que soportaran las 
nuevas arcadas de la bóveda y de la cúpula. Subir la imposta implicó la apertura de ventanas 
rectangulares para iluminar los tramos construidos, y se añadieron los dos brazos de la nave 
para formar una planta de cruz latina. Esto permitió levantar la cúpula de “media naranja”, de 

432 Licencia para el matrimonio de los indios Lucas de la Cruz y Thomasa Josepha, Puebla de los Ángeles, 20 
de octubre de 1705, APSMAAP, Serie Informaciones Matrimoniales, caja 12, s/f; Reyes, Cuauhtinchan del siglo 
XII…, p. 148. 
433 Libro de Baptismos y Entierros que se hacen…, s/f.
434 Cfr. Borromeo, op. cit., p. 21. 
435 Entrevista a Onofre López Ruiz por Pedro Ayala Soledad (OLR/PAS), 03 de septiembre de 2022, Amozoc, 
Puebla.  



91

planta octogonal, sostenida por un tambor que descansaba sobre cuatro pechinas y, a su vez, en 
los cuatro arcos torales del crucero.436

En el presbiterio rectangular se colocó el altar mayor sobre varias gradas que permitían 
una mejor visibilidad del culto divino. La imagen de Santa María de la Asunción, devoción 
titular, debió ubicarse en el altar mayor —donde antiguamente se hallaba la escultura de San 
José—, ahora dentro de un retablo de las mismas dimensiones que la capilla mayor abovedada. 
A través de una antesacristía conectada con el altar mayor, se construyó la sacristía parroquial 
durante el gobierno del cura interino, bachiller Diego de Morales Mozárabe, desde 1753, como 
espacio para el revestimiento del clero y el resguardo del ajuar sagrado:437

Me confirió la benignidad de vuestra Ilustrísima, a quien también le debo la confianza 
de haberme nombrado cura interino de la parroquia y curato de Amozoque en el que he 
procurado desempeñar mi obligación, no sólo atendiendo a la puntual administración 
de los santos sacramentos, al crecido número de feligreses, sino también procurando el 
mayor culto de la iglesia […]. Habiendo reconocido la incomodidad y deterioro de la 
sacristía, di paso a fabricarla y se continúa su obra.438

 
Al ampliar la nave desde el antiguo presbiterio, se decidió levantar una nueva sacristía con 
bóveda a principios de la década de 1750, adosada a la derecha del altar mayor de la devoción 
titular. El conjunto arquitectónico parroquial concluyó su proceso constructivo con la fábrica de 
la sacristía, pues a partir del retorno devocional el templo diocesano tuvo una fase de crecimiento 
estructural. Esta segunda etapa de edificación favoreció una mayor capacidad para la asistencia 
de la población al sacrificio de la misa y a los oficios divinos, dotando al templo asuncionista 
del decoro y dignidad adecuados.439

436 Cfr. Guillermo Fatás y Gonzalo M. Borrás, Diccionario de términos de arte y arqueología, Madrid: Alianza 
Editorial, 1988, p. 167.
437 Cfr. Borromeo, op. cit., p. 77.
438 Méritos: Diego de Morales y Mozárabe, Puebla de los Ángeles, 1754, AGI, Gobierno, Indiferente General, 202, 
n. 54, fols. 471v-472r. http://pares.mcu.es/ParesBusquedas20/catalogo/show/2766140?nm.
439 “NON EST HIC ALIUD NISI DOMUS DIE [sic] PORTA CAELI” (Esto no es más que la casa de Dios y la 
puerta del cielo), es la inscripción de la entrada de la parroquia de Amozoc ubicada en las dovelas del arco de 
medio punto, que anunciaba al feligrés letrado lo que representa el edificio religioso. La primera etapa, de acuerdo 
con el ensamblaje de la cantera gris y el medallón de San José (devoción titular en su momento) sostenido por un 
ángel labrado en las enjutas, únicamente fue el primer cuerpo de la fachada con el arco de medio punto pertene-
ciente a la segunda mitad del siglo XVII. Mientras que la segunda etapa abarcaría las columnas del primer cuadro, 
el segundo y tercer cuerpo de influencia neoclásica por su ornamentación que data de 1752, la cual cubre la altura 
del templo parroquial al nivel del tambor de la cúpula. Esto último indica el término tanto de la fachada como de 
la segunda etapa constructiva de la parroquia —crucero, cúpula y presbiterio—. Asimismo, la pequeña torre del 
extremo norte también sería un agregado del siglo XVIII. Agradezco a don José Anastacio Vázquez Bonilla por 



92

La casa cural del partido de Amozoc debió ubicarse en las proximidades de la parroquia 
desde la secularización de doctrinas del siglo XVII, para evitar contratiempos de los ministros 
de culto en celebraciones religiosas, administración sacramental urgente —como el viático o 
la extremaunción— y funciones administrativas. La inscripción “BIBA JESUS Y MARÍA. OI 
29 D[E] SEPTIEMBRE 1746” se conserva en el dintel de piedra de la puerta de la antigua 
casa cural [Imagen 2.12],440 ricamente ornamentado con flores y dos ángeles que custodian 
una cruz labrada. Fue elaborada durante la administración del cura beneficiado, vicario y juez 
eclesiástico Dr. Joseph Baltazar de Somonte y Velasco. Bien entrado el siglo XVIII, a menos de 
cuatro cuadras hacia el poniente de la parroquia se localizaba la vivienda de los clérigos, en el 
camino real que comunicaba con la ciudad de Puebla.
	 Así como el templo conventual fue un elemento identitario para la población de Amozoc 
antes de la secularización palafoxiana, la iglesia parroquial formó parte de la identidad local 
a partir de 1641. La población amozoquense, mediante las devociones de indios y españoles, 
colaboró en la construcción de la sede parroquial en un contexto de cambios de lealtades. La 
pugna entre el clero secular y el regular generó una serie de negociaciones entre la feligresía y 
el clero responsable de la cura de almas, al término de las cuales el cabildo indio y las familias 
españolas contribuyeron a consolidar el poder secular en el pueblo.

El cambio de devoción titular en Amozoc fue fundamental para el predominio 
evangelizador del clero secular tras la remoción de doctrinas, sustituyendo la imagen de Santa 
María de la Asunción por la devoción a San José. Sin embargo, la continuidad de la devoción 
josefina-monárquica finalizó con el retorno de la devoción mariana como patrona del pueblo 
de Amozoc, aceptada como titular del partido a finales de la primera década del siglo XVIII. 
Ello implicó una serie de negociaciones con el clero regular, así como la introducción de 
elementos capaces de promover nuevamente la devoción fundacional entre la feligresía. El 
esplendor constructivo de la parroquia contribuyó asimismo al fortalecimiento de la devoción 
a la Asunción, mediante una nueva etapa de edificación apoyada por el clero diocesano y las 
corporaciones de seglares a través de la limosna.

sus observaciones.
440 Entrevista a Pedro Sosa Romero por Pedro Ayala Soledad (PSR/PAS), 10 de agosto de 2020, Amozoc, Puebla.   



93

II.III Cofradías, mayordomos y fiscales: la financiación devocional amozoquense

En el nombre de [Dios todopoderoso y de su] [glo]riosa madre la Virgen [María] […] 
Este es el primer libro de los cofrades [de la] cofradía del Santísimo Sacramento que 
se instituyó en este pueblo de Amozoc, nuevamente el año de mil y seiscientos y uno 
en el día de año nuevo, muñéndola y solicitándola el padre guardián que a la sazón 
era fray Juan Sarmiento y siendo su compañero el padre fray Francisco de Castañeda, 
de la cual fueron elegidos por primeros fundadores y oficiales de ella Alonso de la 
Torre, mayordomo, y Antonio Carrillo y Alonso Plata, por diputados. A gloria y honra 
de Nuestro Señor Jesucristo y de la Virgen su madre. Y de esta cofradía dijo la primera 
misa por los dichos cofrades el dicho padre guardián, fray Juan Sarmiento, el día del 
Santísimo Nombre de Jesús del dicho año. A honra y gloria de Dios que vive y reina en 
los siglos de los siglos por siempre jamás, amén.441

El libro adquirido por los mayordomos de la cofradía del Santísimo Sacramento del convento de 
Santa María de la Asunción, doctrina de Amozoc, inicia con el levantamiento de la primera acta 
de elección de mayordomos en 1601. La creación de esta cofradía contribuyó al sostenimiento 
del clero regular y, más tarde, del secular, impulsando la fundación de esta organización 
seglar con el fin de obtener nuevas obvenciones por medio del culto divino, la administración 
sacramental y otros servicios religiosos.442 Los frailes franciscanos únicamente percibían las 
retribuciones del pago de misas y funciones sufragadas por la cofradía titular; además, la 
disminución de la población fue un factor importante para la formación de nuevas cofradías 
en el pueblo, “como un medio para adquirir limosnas en una época en que las donaciones 
individuales disminuyeron”.443

La iniciativa conjunta de los frailes y de la feligresía para formar esta corporación de 
seglares en la sede conventual permitió la participación en la celebración del culto religioso 
dentro de una sociedad corporativa y jerarquizada.444 Asimismo, “es frecuente que se anotara el 
nombre de la cofradía y hermandad sin proporcionar datos acerca del origen sociorracial de sus 

441 Libro primero de la fundación de la cofradía del Santísimo Sacramento de esta Parroquia de Amozoc, comienza 
el 1° de enero de 1601, al año de 1627, APSMAAP, Serie Cofradías, caja 54, fol. 1r.
442 Cfr. Álvarez Icaza, “Las cofradías en los pueblos…”, p. 250.
443 Rubial, “La Iglesia novohispana…”, p. 62. La crisis demográfica y la adjudicación de tierras más cercanas a los 
núcleos hispanos como las haciendas, permitió que, entre 1597 y 1605, se llevara a cabo la segunda campaña del 
proceso de reducciones. En el caso de Amozoc, en 1604, se congregó a la población india de la estancia de Santa 
Clara Tepalcayuca junto al pueblo de Amozoc. Cfr. “Solicitud de amparo…”, op. cit., p. 163 [fol. 2r]; Libro de los 
guardianes…, p. 51 [fol. 11r]; Gerhard, “Congregaciones de indios…”, p. 385.
444 Cfr. Rubial, El cristianismo…, p. 151.



94

miembros”,445 fenómeno que también se observa en las cofradías de Amozoc hasta bien entrado 
el siglo XVII, tanto de indios como de “gente de razón”, categoría que incluía a españoles, 
mestizos, mulatos y negros. El obispo de Tlaxcala, fray Alonso de la Mota y Escobar, durante 
su visita pastoral de 1616 omitió registrar las cofradías y los grupos sociales que las integraban 
en la doctrina de Amozoc; sin embargo, otros religiosos sí las mencionan, como Juan de Palafox 
y Mendoza, obispo de Puebla, y el franciscano Agustín de Vetancurt.446

Los cofrades del Santísimo Sacramento del pueblo de indios de Amozoc eran, en su 
mayoría, españoles y criollos, personas con un caudal considerable, como lo indican los bienes 
de la corporación descritos en el primer libro de su fundación. Los miembros donaron solares 
ubicados dentro de la cuadrícula del pueblo, así como algunos censos impuestos sobre haciendas 
de labor en la periferia, como se estudia más adelante.447

También fueron incorporados funcionarios de la república de naturales. Por ejemplo, 
el 20 de marzo de 1650, el alguacil mayor de Amozoc, Francisco Quintanilla,448 fue elegido 
mayordomo de la cofradía del Santísimo. En muchos casos, estas corporaciones experimentaron 
procesos de expansión, restricción o flexibilidad en la aceptación de nuevos miembros de 
diferentes grupos sociales,449 en medio de una sociedad fuertemente jerarquizada. Los cofrades 
solían pertenecer a más de una organización religiosa, aun sin compartir el mismo estrato social 
o “casta”, como ocurrió con el mestizo Dionisio de Mena, vecino y labrador de la jurisdicción 
de Amozoc.450

Las cofradías debían obtener licencia eclesiástica del obispo de la diócesis para elegir a 
sus oficiales, y debían establecer, como organismos autónomos, sus propias estructuras jurídicas 
—constituciones, reglamentos, estatutos u ordenanzas— para asegurar un buen funcionamiento 
devocional y sistemático.451 En el caso de la cofradía del Santísimo Sacramento, los «vecinos 
y labradores» de la jurisdicción del pueblo de indios de Amozoc presentaron la petición ante el 
obispo de Tlaxcala, Diego Romano (1578-1607) para que fuese aprobada.452 El prelado otorgó 
la licencia para elegir oficiales el 9 de marzo de 1600.

445 Álvarez Icaza, “Las cofradías en los pueblos…”, p. 256. 
446 El obispo angelopolitano, en 1643, señaló dos cofradías de españoles y cinco de indios en el partido de Amozoc, 
en cambio, fray Agustín de Vetancurt especifica que las dos corporaciones de españoles eran la del Santísimo 
Sacramento y la de las Benditas Ánimas del Purgatorio. Cfr. Palafox, op. cit., p. 7; Vetancurt, op. cit., p. 262. 
447 Libro primero de la fundación…, fol. 2r.
448 Libro de la cofradía del Santísimo Sacramento, en esta parroquia de Amozoc, del año de 1647…, fol. 45r. 
449 Cfr. Álvarez Icaza, “Las cofradías en los pueblos…”, p. 252.
450 Libro que contiene escrituras y demás documentos de la cofradía del Santísimo Sacramento de esta parroquia 
de Amozoc, del año de 1620, al año de 1785, APSMAAP, Serie Cofradías, caja 54, s/f.   
451 Cfr. Rubial, El cristianismo…, p. 151. 
452 Cfr. Salazar, Obispos de Puebla…, 2005, pp. 75-117. 



95

dijo que loaba el celo y devoción que los susodichos muestran en el servicio de mi 
señor y su culto divino, y para que vaya en aumento y su buen propósito tenga efecto, 
daba y dio licencia para que se junten en forma de cofradía y nombren oficiales y hagan 
ordenanzas con que se ha ya de gobernar. Con que dentro de veinte días primeros 
siguientes de la data de esta antes que usen de ellas, las hagan ante su señoría para 
que las vea y confirme la dicha cofradía y apruebe las dichas ordenanzas, quitando o 
poniendo lo que le pareciere [convenientemente] más al servicio de Dios y bien de la 
dicha cofradía y ansí lo dijo y firmó de su nombre Doctor Epicopus Tlaxcalencis.453

El domingo 18 de marzo de 1600 se celebraron las primeras elecciones de oficiales: Antonio 
Carrillo fue elegido mayordomo; Dionisio de Mena y Juan de Herrera, diputados; y Francisco 
Quintero, escribano, en presencia del fraile Melchor Chacón, presidente del convento de 
Amozoque.454 El servicio de Dios y el buen gobierno de la corporación fueron determinantes 
para la redacción de las ordenanzas, las cuales regirían con la aprobación del ordinario. “Para 
los miembros, la existencia de una normativa formal los sometía a una mayor vigilancia en el 
cumplimiento de sus deberes, pero también les ofrecía mejores garantías de la prevalencia de 
sus derechos”.455

Entre las normas establecidas figuraba la obligación de asistir a misa el tercer domingo 
de cada mes con candelas encendidas, así como a las vísperas y a la misa de la fiesta del 
Santísimo. Las hermanas y hermanos debían procurar el viático a los cofrades enfermos, vigilar 
la conducta de cada integrante y sancionar a quien no llevara una vida acorde con los principios 
cristianos. En caso de fallecimiento de algún miembro, los demás “sean obligados a hallarse a 
su entierro con la cera de la cofradía, y si fuere hora le digan su misa con el acompañamiento 
de todos, y si no fuere la hora el día siguiente se le diga”,456 puesto que si el hermano no acudía 
a dicho acto piadoso tenía que pagar dos pesos para cera. 

Las ordenanzas establecían además el registro de la limosna acumulada en domingos 
y fiestas, asentándola en el libro de cuentas. Una vez redactadas y leídas, los cofrades las 
aceptaron y se obligaron a cumplirlas mediante sus firmas, suplicando al obispo confirmarlas 
o corregirlas y conceder indulgencias por la bula del Santísimo Sacramento. El 13 de marzo 
de 1601, el obispo Diego Romano validó las normas, indicando que las misas fueran rezadas 
pagando la limosna ordinaria y permitiendo la adición de nuevas ordenanzas, aprobando así la 
cofradía del Santísimo de Amozoc.457

453 Libro primero de la fundación…, fol. 46v. 
454 Ídem. 
455 Álvarez Icaza, “Las cofradías en los pueblos…”, p. 259.
456 Libro primero de la fundación…, fol. 47r.
457 Ibídem, fol. 48v. 



96

Desde su fundación en 1600, la mayoría de los miembros eran españoles o criollos: Juan 
de Herrera, Baltazar de Mena, Alonso Sánchez y la familia Carrillo, entre otros. La organización 
contaba con diecisiete cofrades fundadores que, al ingresar, debían aportar una cantidad de 
dinero “para tener derecho a los servicios que les eran proporcionados por la hermandad”.458 El 
ingreso variaba entre cuatro reales y un peso,459 pero los estatutos exigían además una limosna 
de tres pesos de ocho reales, así como donaciones de bienes, sumas cuantiosas de dinero o 
censos destinados a solventar los gastos de la cofradía y los servicios religiosos.

Los cofrades del Santísimo poseían solares en la plaza central y haciendas en la periferia 
de Amozoc. Los primeros eran donaciones piadosas que se convirtieron en tierras corporativas. 
La comunidad española fue adquiriendo predios en el corazón de la cabecera, lo que, con el 
tiempo, desplazó a los indios hacia espacios que más tarde se consolidarían como barrios de la 
cura de almas. Las posesiones aportadas por vecinos españoles y criollos colindaban con tierras 
de indios, como en el caso de “otro tercio de solar linde el camino real y tierras de las cofradías 
de los naturales”,460 las tierras donadas por Juan de Herrera —arrendadas a Juan Govea— y 
diversas fracciones de solares ubicadas en el centro poblacional.

En cuanto a los censos, los cofrades españoles —como Antonio González (padre) o 
Gabriel Lozano— se comprometían a pagar réditos anuales, convirtiéndose en “deudores” de 
la cofradía. Estos censos consistían en el avalúo de la hacienda sobre la cual se imponía el 
gravamen,461 calculado sobre su valor llamado «principal». El hacendado debía pagar el rédito 
correspondiente —alrededor de 7.14% hasta 1608 y 5% después— aunque la tasa podía variar.462

La hacienda del cofrade Antonio González tenía un valor de 600 pesos, por lo que 
otorgaba 42 pesos, siete tomines y dos granos para el financiamiento del culto divino y las 
necesidades de la cofradía. La de Gabriel Lozano tenía un principal de 100 pesos y un rédito 
de siete pesos. El gravamen más alto correspondía a una hacienda valuada en 1 800 pesos, que 
debía pagar 128 pesos y cuatro tomines.463 Para 1758, la cofradía recibía 300 pesos del rancho 
llamado Señor San Diego Chachapalsingo, de doña Josepha Caballero, mientras que doña María 

458 Bazarte, “Las limosnas de las cofradías…”, p. 72. 
459 Ídem.
460 Libro primero de la fundación…, fol. 2r.
461 Cfr. Gisela von Wobeser, El crédito eclesiástico en la Nueva España, siglo XVIII, 2ª edición, México: FCE, 
UNAM, IIH, 2010, p. 61.
462 Cfr. María del Pilar Martínez López-Cano, La génesis del crédito colonial. Ciudad de México, siglo XVI, 
México: UNAM, IIH, 2001, p. 134; Gisela von Wobeser, San Carlos Borromeo. Endeudamiento de una hacienda 
colonial (1608-1729), México: UNAM, IIH, 1980, p. 89.
463 Libro primero de la fundación…, fol. 2r.



97

Arnáez, con un principal de 1200 pesos, otorgaba 60 pesos al mayordomo Juan Serrano.464

La cofradía era responsable de organizar y sufragar los gastos de la celebración anual de 
Corpus Christi, en junio. De acuerdo con la enseñanza católica, la presencia real de Cristo en 
la eucaristía era un dogma de fe que se actualizaba en cada misa mediante las especies del pan 
y del vino.465 En consecuencia, los miembros de la corporación seglar y la feligresía en general 
debían realizar el culto eucarístico con toda decencia, como práctica cristiana por excelencia.466

Los gastos del culto divino, de los servicios religiosos y de las festividades de la 
cofradía del Santísimo variaban, y eran cubiertos por los hermanos cofrades mediante la 
limosna recolectada y los ingresos de los bienes corporativos. Todos los movimientos quedaban 
registrados en las partidas de cargo y data, “un sistema usado para la rendición de cuentas y 
consistía en poner en cargo al administrador los bienes recibidos y luego en descargo o data 
lo que demostraba haber pagado o empleado”.467 Cuando el mayordomo concluía su periodo, 
generalmente anual, debía presentar todas las entradas y salidas como muestra de un buen 
cristiano que rendía cuentas ante Dios.468

En 1603, la cofradía del Santísimo Sacramento percibió 101 pesos, pero tras cubrir 
los servicios del padre guardián (56 pesos), la fiesta principal (12 pesos), las misas mensuales 
(24 pesos), dos pesos para los pobres del jueves santo, cuatro pesos por las escrituras que dejó 
Juan de Herrera y dos pesos por su misa de cuerpo presente, quedó un remanente de un peso, 
entregado al mayordomo electo de 1604.469 La fiesta en Amozoc fue aquel acercamiento entre la 
Iglesia novohispana y la feligresía organizada en corporaciones, formando lazos de fraternidad 
entre los cofrades mediante la participación en actividades religiosas y su financiamiento con 
gran pompa y llena de signos.470

“La piedad popular se desplegó en lo sentimental, en lo ilógico, en lo espontáneo y, por 
supuesto, en las formas de culto, que no han sucumbido al paso del tiempo”,471 aspecto visible en 
las procesiones que constituían parte de la ritualidad pública en el entramado social de Amozoc. 
La procesión del jueves de Corpus Christi, cargada de emociones, beatería, suntuosidad y orden, 

464 Libro de la cofradía del Santísimo Sacramento, de esta parroquia de Amozoc, del año 1723…, fol. 63r. 
465 Cfr. Rubial, El cristianismo…, pp. 28-29.
466 Cfr. Álvarez Icaza, “Las cofradías en los pueblos…”, p. 271.
467 Ibídem, p. 267. 
468 Ídem. 
469 Libro primero de la fundación…, fol. 9v.
470 Cfr. María Dolores Bravo Arriaga, “La fiesta pública: su tiempo y su espacio”, en Antonio Rubial García 
(coord.), Historia de la vida cotidiana en México: tomo II: La ciudad barroca, México: El Colegio de México, 
FCE, 2005, p. 445.
471 Mayer, op. cit., p. 1875.



98

mostraba la jerarquización social mediante el orden de las corporaciones en su recorrido por 
las calles principales del pueblo o por el atrio conventual, representando un retablo vivo de la 
sociedad y del cuerpo místico de Cristo.472

Los gastos de cera y aceite para las lámparas rebasaban por completo el costo de 
las misas ordinarias —dos pesos—, y sin los ingresos por censos y donaciones, la cofradía 
difícilmente habría podido solventarlos. La limosna de los miembros constituía una entrada 
constante, pero apenas suficiente para cubrir los gastos ordinarios.473 Para la fiesta de Corpus y 
su octava, la corporación destinaba buena parte del capital para cubrir los gastos del altar del 
Santísimo, las flores, la pólvora, el pago de cantores, trompeteros, sacristanes y campaneros, 
así como al incienso y otros insumos. Entre 1636 y 1771, este gasto ascendió a 267 pesos y 
4 reales, cifra significativa al compararse con lo que los habitantes pagaban de tributo y otras 
cargas coloniales. Sostener el aparato de suntuosidad del culto devocional pone de manifiesto la 
capacidad recaudatoria y administrativa de mayordomos y diputados, así como la organización 
social en torno a la cofradía.474

La Semana Santa, precedente a Corpus Christi, recordaba la pasión, muerte y resurrección 
de Cristo, con diversos actos devocionales.475 La cofradía del Divinísimo Sacramento participaba 
en el jueves santo con el montaje del costoso «monumento» para el depósito del Santísimo.476 
Su ornato requería de arrobas de cera con el propósito de iluminar el altar, como en 1636, 
cuando el clero regular aún administraba la doctrina; con el clero secular, el gasto se moderó 
parcialmente. No obstante, en 1728 la compra de cera alcanzó nuevamente cifras elevadas, 
llegando a 135 pesos. También se adquirían clavos, vigas, tablas decoradas, candeleros, pebetes, 
flores, y frutas como naranjas, piñas y toronjas para el adorno y montaje, con el fin de disponer 
un espacio digno para la reserva eucarística tras la misa vespertina del jueves santo.477 

La magnificencia del monumento formaba parte de una práctica devocional después de 

472 Cfr. Rubial, El cristianismo…, p. 37; Álvarez Icaza, “Las cofradías en los pueblos…”, p. 271; Bravo, op. cit., p. 449.
473 Cfr. Wobeser, El crédito…, p. 138; Asunción Lavrin, “Cofradías novohispanas: economías material y espiritual”, 
en María del Pilar Martínez López-Cano, et al. (coords.), Cofradías, capellanías…, p. 59. 
474 Cfr. Lidia E. Gómez García y Gustavo Mauleón Rodríguez, “La magnificencia del culto litúrgico y devocional 
en los pueblos de indios del obispado de Tlaxcala, siglos XVI y XVII: las capillas de música”, en Gustavo Mauleón 
Rodríguez (coord.), Miradas al patrimonio musical universitario: solfas, letras, figuras y artilugios, México: 
BUAP, Biblioteca José María Lafragua, 2017, p. 47. 
475 Cfr. Rubial, El cristianismo…, p. 37.
476 Cfr. Álvarez Icaza, “Las cofradías en los pueblos…”, p. 271.
477 Cfr. David Carbajal López, “Velas, religión y política en la Nueva España del siglo de las Luces”, Temas 
Americanistas, núm. 33, 2014, p. 8. https://revistascientificas.us.es/index.php/Temas_Americanistas/article/
view/14544/12604; Amelia López-Yarto Elizalde, “El esplendor de la liturgia eucarística: el monumento y el 
arca del Jueves Santo de la Catedral de Toledo”, en Jesús Rivas Carmona (coord.), Estudios de platería, España: 
Universidad de Murcia, 2006, pp. 379-381.



99

los actos sagrados del jueves santo que incluían el lavatorio de pies a doce pobres, además del 
uso de toallas, frontales, bateas, manteles, y el pago de misa y sermón. Aunque el gasto variaba 
año con año, la cofradía del Santísimo debía adquirir materiales como cera, flores e incienso, 
y en ocasiones objetos destinados a aumentar el esplendor del culto, como el palio de red de 
oro y seda en encajes de 1728, o las tablas empleadas para los monumentos de 1636 y 1649, 
permitiendo servirse de estos bienes en celebraciones posteriores.

La cofradía también costeaba una misa semanal de renovación, ya que todos los jueves 
se renovaban las sagradas formas.478 En 1739, por ejemplo, se pagaron 50 pesos por 25 misas 
al cura. Asimismo, financiaba las misas particulares de los hermanos difuntos, como ocurrió 
con uno de los cofrades fundadores, Dionisio de Mena, en 1612, cuyas intenciones continuaron 
sufragándose hasta el siglo XVIII.479 Las misas por los cofrades fallecidos se realizaban 
mensualmente gracias a las limosnas. Todos estos gastos se registraban en los libros de cargo y 
data, donde los mayordomos en turno asentaban el monto recibido, su aplicación y el alcance o 
sobrante [Ver. Tabla II.2].480 

El papel del mayordomo era fundamental en la relación con los cofrades y con el 
cura, pues debía llevar “el registro de los miembros, contar con constituciones aprobadas, la 
realización de elecciones y el asentamiento de su resultado”,481 así como administrar bienes 
y rentas. Fortalecía los vínculos de los integrantes de la fraternidad, formando lazos que 
comprometían a la feligresía y al clero. Incluso los ministros de culto ocuparon el cargo de 
mayordomos de la cofradía del Divinísimo Señor Sacramentado, como el bachiller Sebastián de 
Santiesteban (1715) y el doctor Joseph Baltazar de Somonte y Velasco (1747 y 1750).482 

Un caso significativo es el del español don Antonio González, quien estableció estrechos 
vínculos con el primer cura beneficiado tras la secularización palafoxiana. Su hijo, el clérigo 
Antonio González Lazo, era “teólogo, lúcido predicador en lengua castellana y mexicana”.483 
Don Antonio González (padre) fue elegido mayordomo en febrero de 1641, cuando las cofradías 
de españoles e indios quedaron integradas a la sede parroquial y se cambiaron las lealtades 

478 Cfr. William B. Taylor, Ministros de lo sagrado: sacerdotes y feligreses en el México del siglo XVIII, trad. 
Óscar Mazín y Paul Kersey, vol. II, Zamora, Michoacán: El Colegio de Michoacán, Secretaría de Gobernación, El 
Colegio de México, 1999, pp. 450-451.
479 Libro primero de la fundación…, fol. 54r; Libro de la cofradía del Santísimo Sacramento, de esta parroquia de 
Amozoc, del año de 1723, al de 1746, APSMAAP, Serie Cofradías, caja 55, fols. 3r-64v.   
480 Cfr. Bazarte, “Las limosnas de las cofradías…”, p. 66; Rubial, “La Iglesia novohispana…”, p. 62.
481 Álvarez Icaza, “Las cofradías en los pueblos…”, p. 258.
482 Libro de la cofradía del Santísimo Sacramento, de esta parroquia de Amozoc, del año 1666…, fol. 52r; Libro de 
la cofradía del Santísimo Sacramento, de esta parroquia de Amozoc, del año 1723…, fols. 13r-26v.   
483 Palafox, op. cit., p. 8. 



100

locales con el arribo del clero diocesano. Durante sus dos años al frente de la cofradía,484 se 
consolidó el poder del clero secular en Amozoc, favorecido por la figura del clérigo beneficial, 
criollo y originario del pueblo, hablante de náhuatl e hijo de un español, cofrade y mayordomo 
de la corporación del Santísimo, hermandad que congregaba a la crema y nata de la población 
amozoquense.

Por otra parte, la cofradía de las Benditas Ánimas del Purgatorio fue creada paralelamente 
a la del Santísimo Sacramento, con quienes compartía oficiales; las elecciones de mayordomos 
y diputados servían para ambas organizaciones. Esta cofradía logró financiarse mediante 
limosnas, independientemente de las donaciones y censos que recibía la del Santísimo, 
asumiendo desde 1601 la responsabilidad de cubrir sus gastos anuales por separado. El clero y 
la feligresía española impulsaron esta devoción “que fomentaba las limosnas destinadas a rezar 
por los que estaban en el purgatorio y a solventar los gastos funerarios de sus miembros”.485 

“Al asumir gran parte de las características del infierno, […] el purgatorio se convirtió 
en una versión renovada del infierno, que tenía la ventaja sobre éste de ser un lugar temporal y 
un medio para llegar al cielo”.486 En Nueva España, la sociedad contribuía con sufragios para 
redimir los pecados y penas de las almas de los difuntos para alcanzar la gloria eterna, con la 
expectativa de recibir luego su intercesión.487 El temor al infierno o a una estancia prolongada 
en el purgatorio impulsaba a los fieles a realizar gastos significativos para la salvación propia y 
ajena, en vida y después de la muerte, mediante limosnas y obras pías.488

En Amozoc, la cofradía de Ánimas costeaba las misas por los hermanos difuntos y por 
el descanso general de las almas. En 1614, por ejemplo, solventó once misas en favor de don 
Dionisio de Mena por 22 pesos, como fundador de ambas cofradías.489 Su obra pía patrocinaba 
“el sacrificio de la misa” dedicada a San Diego de Alcalá, pagando una misa de cinco pesos el 
13 de noviembre de ese año; para 1732, estos servicios seguían realizándose al padre guardián 
del convento franciscano.490

La actividad de la cofradía de Ánimas comenzó a registrarse en el libro de cargo y 

484 Libro de la cofradía del Santísimo Sacramento, de esta parroquia de Amozoc, del año de 1627…, fol. 108v. 
485 Rubial, “La Iglesia novohispana…”, p. 62. 
486 Gisela von Wobeser, Cielo, infierno y purgatorio durante el virreinato de la Nueva España, México: UNAM, 
IIH, Editorial de Otro Tipo, Estampa Artes Gráficas, 2015, p. 156.
487 Cfr. Álvarez Icaza, “Las cofradías en los pueblos…”, p. 273. 
488 Cfr. Margarita Menegus Bornemann, “La Iglesia de los indios. El costo de la salvación”, en María del Pilar 
Martínez López-Cano, et al. (coords.), La Iglesia y sus bienes. De la amortización a la nacionalización, México: 
UNAM, 2004, p. 17; Álvarez Icaza, “Las cofradías en los pueblos…”, p. 273.
489 Libro primero de la fundación…, fol. 17v. 
490 Libro primero de la fundación…, fol. 17v; Libro de la cofradía del Santísimo Sacramento, de esta parroquia de 
Amozoc, del año de 1728, al año de 1743, APSMAAP, Serie Cofradías, caja 55, fol. 14r.



101

data de la cofradía del Santísimo hasta 1632.491 Un “santo plato” ochavado con la insignia del 
Santísimo Sacramento servía para pedir limosnas, al igual que en la otra cofradía de españoles, 
destinando sus ingresos al pago de las misas de los lunes dedicadas al eterno descanso de las 
almas y de la celebración de los fieles difuntos (2 de noviembre).492

 La corporación de Ánimas se independizó de la del Santísimo entre finales del siglo 
XVII e inicios del XVIII, pues ambas seguían compartiendo elecciones de mayordomos aun en 
1690.493 A mediados del siglo XVIII aparece el primer registro que se conserva de la cofradía 
de las Benditas Almas del Purgatorio. El libro de cargo y descargo colocaba las cuentas de 
los bienes recibidos y su destino, así como las elecciones de oficiales e inventarios. Desde 
entonces, la cofradía asumió el pago de las misas cantadas por sus miembros fallecidos, las 
misas semanales, los gastos del aniversario y otros servicios.

En 1636, como se ha mencionado, la cofradía de Ánimas solamente se encargaba 
de solventar las misas semanales de los lunes, teniendo de entrada 174 pesos de la limosna 
recolectada en el “santo plato” de la cofradía, y de salida 152 pesos, con un alcance de 22 
pesos, mismos que le entregaban al siguiente mayordomo [Ver. Tabla II.III]. No obstante, para 
1793, el cargo de 922 pesos y 7 tomines incluía 97 pesos de las limosnas de todo el año en la 
iglesia, así como 34 pesos y 3 reales que recibió de los hermanos cofrades, la renta de una casa 
y otras limosnas. El descargo contemplaba los 108 pesos y 4 reales al señor cura por las misas 
semanales, aniversario y elección de mayordomos, 10 pesos y 2 reales de los cantores por las 
misas que oficiaron del aniversario y del entierro de huesos, 37 pesos y 2 reales de cera anual y 
del aniversario, entre otros gastos, teniendo un alcance de 42 pesos y 4 reales y medio.

A finales de la década de 1790 y principios de la siguiente centuria, las rentas que algunos 
feligreses habían dispuesto sobre sus bienes a favor de la cofradía de las Benditas Ánimas 
iban en aumento. En 1803, don Domingo Chavarría, español, tejedor y vecino del pueblo de 
Amozoc, solicitó con urgencia un préstamo de 110 pesos a la cofradía de Ánimas, “gravando 
para el seguro de esta cantidad la casa de su morada, […] en calidad de censo redimible el 
cinco por ciento cada año” a favor de la cofradía durante cinco años.494 El principal de la casa 
era de 300 pesos, por lo que debía pagar 15 pesos anuales. La capacidad económica que la 
corporación mantenía entonces evidencia el ingreso de limosnas y la labor de los oficiales en el 

491 Libro de la cofradía del Santísimo Sacramento, de esta parroquia de Amozoc, del año de 1627…, fols. 17r-19r; 
Vetancurt, op. cit., p. 262. 
492 Libro primero de la fundación…, fol. 2r. Ver. Taylor, op. cit., p. 454; Álvarez Icaza, “Las cofradías en los 
pueblos…”, p. 273. 
493 Libro de la cofradía del Santísimo Sacramento, de esta parroquia de Amozoc, del año 1666…, fol. 151r.
494 Escritura de una casa de don Domingo Chavarría, Amozoc, 1803, APSMAAP, Serie Cofradías, caja 52, s/f. 



102

manejo de los dineros y la compleja administración de los bienes que beneficiaban a la cofradía, 
financiando el culto divino, las prácticas devocionales y las festividades.

“Los méritos que se obtenían gracias a la misa podían ser comunicados a las ánimas 
de los difuntos que se encontraban en el purgatorio”.495 De participar en las observancias de 
una cofradía, la feligresía acumulaba años de redención del purgatorio.496 Parte de la población 
pertenecía a más de una cofradía para sumar beneficios personales que contribuyeran a 
encaminar el alma hacia su salvación,497 como sucedió durante el siglo XVII con las cofradías del 
Santísimo Sacramento y de Ánimas en Amozoc. El clero secular o regular aprovechó el impulso 
de las devociones para obtener ingresos adicionales, aparte de la administración sacramental 
y los servicios religiosos que realizaban,498 pues, en el caso del pueblo de Amozoc, el pago de 
obvenciones de dos cofradías de españoles más las de los naturales terminó constituyendo un 
derrame económico importante para mantener a más de dos curas.

“La iconografía colonial representó el purgatorio mediante la imagen de un individuo 
rodeado por fuego, en donde solamente sobresalía su cabeza de las llamas que lo consumían”,499 
y no como un castigo, sino un medio de purificación de las penas. El devoto amozoquense 
podía observar pinturas que mostraban a las ánimas en el fuego del purgatorio, especialmente 
en el cuadro dieciochesco del barrio de San Antonio, en el cual la proximidad física del cielo 
—donde se encontraba la Trinidad antropomorfa, la Virgen María, San José, Santa Ana y San 
Joaquín, así como San Miguel Arcángel— conectaba con el purgatorio [Imagen 2.13].

La pintura vinculaba la iglesia militante con la iglesia purgante —de diferente edad, 
sexo, raza y rango social— por intercesión de la iglesia triunfante, es decir, la comunión de 
los santos.500 De acuerdo con la imagen titular del barrio, San Antonio auxiliaba a quienes se 
purificaban al ofrecerles el cordón franciscano como objeto salvífico para sacarlos de la antesala 
del cielo. Al igual que el fundador de la orden, y contemporáneo, San Francisco de Asís, con su 
vestimenta paupérrima y sus estigmas en manos y pies, intercedía ante Dios por las ánimas.501 

Por otro lado, la devoción a la imagen del Santo Entierro pertenecía a una de las cofradías 
de indios del pueblo de Amozoc.502 Aunque no existe documentación del siglo XVII sobre esta 

495 Rubial, El cristianismo…, p. 35. 
496 Cfr. Lavrin, op. cit., p. 53.
497 Cfr. Lavrin, op. cit., p. 54; Wobeser, Cielo, infierno y purgatorio…, p. 175.
498 Cfr. Taylor, op. cit., p. 454.
499 Menegus, “La iglesia de los indios. El costo de la salvación”, p. 17.
500 Cfr. Wobeser, Cielo, infierno y purgatorio…, p. 158.
501 Cfr. Wobeser, Cielo, infierno y purgatorio…, pp. 158-159. Ver. Antonio Rubial García, La hermana pobreza. 
El franciscanismo: de la Edad Media a la evangelización novohispana, México: FFyL, UNAM, 1996, pp. 18-34.
502 Cfr. Vetancurt, op. cit., p. 262; Palafox, op. cit., p. 7.



103

cofradía, es posible que haya sido fundada en el convento de Amozoc a finales del siglo XVI o 
principios del XVII, ya que, en 1643, según la Relación de la visita del obispo Juan de Palafox, 
existían cinco cofradías de indios; en cambio, para 1698 solo quedaban tres, entre ellas la del 
Santo Entierro. Los doctrineros franciscanos impulsaron la devoción entre los naturales para 
recibir nuevas obvenciones por los servicios religiosos durante el año, como las festividades 
cuaresmales y la Semana Santa.503

La cofradía de sangre del Santo Entierro pertenecía a las llamadas «cofradías barrocas», 
“en la que la simplicidad se convirtió en esplendor, manifestado en la construcción de costosas 
estatuas y pasos para las procesiones de Semana Santa”.504 Durante la Semana Mayor, los cofrades 
participaban en diferentes actividades religiosas con la imagen devocional —una representación 
de Cristo muerto con un sistema de goznes que posibilitaba el movimiento de la cabeza, brazos 
y piernas—. La imagen tenía una doble función: al ser una escultura articulada, presenciaba las 
siete palabras del Viernes Santo y los santos oficios, escenificando el descendimiento de Cristo 
de la cruz para después colocarlo en una urna, ataviado con sus ropajes y alhajas, iniciando así 
la procesión del silencio.

La organización de los cofrades indios para el Viernes Santo implicaba toda una serie 
de preparativos para la majestuosidad de la procesión del silencio. Además de la urna, según el 
inventario de 1797, se incorporaban alhajas de plata que permitían un mayor lucimiento, como 
los cuatro ángeles de cuarta, todos macizos, que portaban los instrumentos de la pasión (corona, 
clavos, cruz, escalera, ente otros), y un arco grande con vara interior de hierro con tres serafines 
y cinco flores doradas.505 También portaban aparatos de representación, como estandartes con 
cuatro medallones y tres cruces de plata. Esta expresión ritual consolidaba los vínculos entre los 
hermanos cofrades, repetida año con año.506

En la semana mayor, la religiosidad de la sociedad estratificada de Amozoc mostraba 
la ritualidad pública de la feligresía. La cofradía del Santo Entierro conmovía a la población 
por la magnificencia de las procesiones, marcadas por la teatralidad, la vestimenta, las flores 
en las andas, los acordes de la trompeta y los palios que cubrían las imágenes por las calles 
principales.507 El esplendor y la devoción hacia la imagen de Cristo derivaban en actos de 

503 Ídem.
504 William J. Callahan, “Las cofradías y hermandades de España y su papel social y religioso dentro de una 
sociedad de estamentos”, en María del Pilar Martínez López-Cano, et al. (coords.), Cofradías, capellanías…, p. 44.  
505 Inventarios de esta parroquia de Santa María de la Asunción Amozoc, que comprenden los años de 1797, al de 
1889, APSMAAP, Serie Inventarios, caja 62, fol. 3r.
506 Cfr. Álvarez Icaza, “Las cofradías en los pueblos…”, p. 272. 
507 Cfr. Mayer, op. cit., p. 1875; Rubial, El cristianismo…, pp. 37-38.



104

piedad exacerbada, como las procesiones de sangre de los cofrades, tal como se observa en el 
mural del templo conventual de San Miguel en Huejotzingo.508

“Las cofradías de indios […] tenían bienes propios, los cuales podían consistir en tierras, 
ganado o magueyes, y su producto se destinaba a cubrir los gastos”,509 como ocurría con las 
cofradías de naturales. La cofradía del Santo Entierro, figura jurídica corporativa, poseía bienes 
propios, entre ellos tierras de cultivo trabajadas por los miembros de la hermandad.510 Por este 
motivo, desde 1601, las propiedades de las cofradías de naturales lindaban con las de la cofradía 
del Santísimo Sacramento y con el camino real.511

La política de secularización de doctrinas promovida por Palafox implicó la refundación 
de cofradías o, en su defecto, la creación de nuevas corporaciones seglares, reconociendo la 
sede parroquial secular. El cambio de lealtades en las cofradías de Amozoc ante la llegada del 
clero diocesano condujo a su establecimiento en la parroquia de San José. Las devociones del 
Santísimo Sacramento y de Ánimas, cofradías de españoles, junto con la del Santo Entierro y 
otras tres de naturales, fueron trasladadas a la parroquia como resultado de la secularización, 
ya que, cuando los frailes negaron entregar la imagen de la Asunción, probablemente el cabildo 
indio asumió la devoción josefina-monárquica.

Durante la visita del futuro obispo de Osma al partido de Amozoc, en 1643, señaló la 
existencia de dos ermitas en los barrios, entre ellas una dedicada al apóstol Santiago [Imagen 
2.14].512 Como en las demás devociones de cofradías de naturales, no hay documentación sobre 
su fundación en el archivo parroquial. No obstante, en el Archivo Histórico del Venerable 
Cabildo Metropolitano de Puebla (AHVCMP), Sección Gobierno, Serie Cofradías,513 se 
conservan las constituciones de la cofradía de Santiago, la forma de elección de oficiales y los 
beneficios por la licencia episcopal.514 La negativa para consultar el acervo impidió profundizar 
en la investigación de una de las cofradías de indios amozoquenses.

Aunque no se tienen fuentes primarias, es posible que la cofradía de Santiago haya 
sido creada en el convento de Amozoc antes del proceso secularizador de Palafox. Entre la 
documentación contemporánea de las cofradías en el AHVCMP se encuentran las constituciones 
de la cofradía de la Purísima Concepción del convento de Cuauhtinchan, sostenida por los 

508 Cfr. Escalante y Rubial, “Los pueblos, los conventos…”, p. 373.
509 Menegus, “La iglesia de los indios. El costo…”, p. 17.
510 Cfr. Gómez y Mauleón, op. cit., pp. 53-54. 
511 Libro primero de la fundación…, fol. 2r. 
512 Cfr. Palafox, op. cit., pp. 6-7.
513 Cfr. María Areli González Flores (coord.), Archivo Histórico del Venerable Cabildo Metropolitano de Puebla. 
Inventario y Guía de series documentales, México: ADABI, 2017, p. 65.
514 Ibídem, p. 196.



105

caciques —como don Pedro de Luna en el siglo XVI—,515 y las ordenanzas en náhuatl de la 
cofradía de indios del Santísimo Sacramento de Tlaxcala, activa desde la década de 1580.516 
También se conservan constituciones de cofradías de españoles de Tlaxcala (Santísimo 
Sacramento y el Nombre de Jesús de Sangre y Luz) fundadas en el siglo XVI.517 Estos casos 
permiten postular que la cofradía del apóstol Santiago del pueblo indio de Amozoc pudo 
fundarse a finales del siglo XVI, después del establecimiento de los frailes en 1582.

Un documento en náhuatl de 1610 señala que, en la doctrina de Amozoque, los 
mayordomos de las cofradías de Nuestra Señora Santa María de la Concepción y del Señor 
Santiago vendieron tierras a Gabriel Lozano, hacendado y cofrade del Santísimo Sacramento, 
quien pagó ochenta y cinco pesos a cada corporación.518 Esto demuestra que la cofradía de indios 
de Santiago apóstol y la de Nuestra Señora de la Concepción —sin más registros posteriores— 
estaban en funciones a inicios del siglo XVII.

Cabe la posibilidad de que la capilla de Señor Santiago, al igual que las ermitas de 
Cholula,519 fuera edificada antes o justo después del proceso secularizador de doctrinas, con 
el fin de disminuir la influencia del convento franciscano de Amozoc. Para 1643, la cofradía 
de naturales que financiaba la devoción a Santiago estaba bajo la autoridad del clero secular, 
proporcionando ingresos adicionales además de las obvenciones parroquiales y las de las 
capillas de hacienda, como las contribuciones de los mayordomos del Santísimo y de Ánimas: 
Cristóbal Sánchez, en 1640,520 y Pedro González Caballero, en 1647.521 Al parecer, las capillas 
edificadas y aquellas administradas por el clero regular pasaron a formar parte de la jurisdicción 
espiritual del clero diocesano, entre ellas la de Santiago.

Las actividades de la cofradía de Santiago se realizaban en la ermita, cubriendo 
los gastos destinados al sostenimiento del culto divino y a la festividad de su devoción. El 
crecimiento demográfico de Amozoc permitió otorgar un orden territorial dentro del propio 
asentamiento a través de la formación de barrios en la periferia, lo que impulsó devociones a 
Jesucristo, la Virgen y algunos santos. Por ejemplo, el culto a San Andrés apóstol en la hacienda 

515 “Testamento de don Pedro de Luna. Años 1589-1591”, Archivo Municipal de Santo Tomás Hueyotlipan, Paquete 
1, Exp. 1. Citado en Luis Reyes García (comp.), Documentos sobre tierras…, p. 119; Menegus, “La iglesia de los 
indios. El costo…”, p. 26.
516 Ver. Suma y epíloga de toda la descripción de Tlaxcala, paleografía, presentación y notas de Andrea Martínez 
Baracs y Carlos Sempat Assadourian, México: CIESAS, Universidad Autónoma de Tlaxcala, 1994, p. 215, fol. 54v.
517 Ibídem, p. 216, fol. 54v. 
518 Libro que contiene escrituras…, s/f.
519 Cfr. Rubial, “La mitra y la cogulla…”, p. 264. 
520 Libro de la cofradía del Santísimo Sacramento, de esta parroquia de Amozoc, del año de 1627…, fol. 99v.
521 Libro de la cofradía del Santísimo Sacramento, de esta parroquia de Amozoc, del año de 1647…, s/f. 



106

de Malinaltepec o,522 ya en el siglo XVIII, las devociones al arcángel Miguel en el barrio de 
Quahuitenco (Cuauhtenco), así como las del barrio de San Antonio de Padua y Santo Ángel 
Custodio. También surgieron los ranchos dedicados a San José con el apelativo de “los Álamos” 
(posteriormente “los Ranchos”), el culto a la Inmaculada Concepción en Capulac y la Santa 
Cruz en el barrio de La Calera.523

La capilla de Santiago se encontraba fuera de la traza cuadricular del pueblo conforme al 
mapa de 1563 [Imagen 1.1], lo que refleja el incremento de la población india o la adjudicación 
de predios y compra de solares por parte de la comunidad española, que desplazaba cada vez 
más a los naturales del centro de Amozoc. Entre los atributos utilizados para la imagen de 
Santiago destacaba el caballo blanco, que otorgaba al santo —al estar montado— “superioridad, 
virilidad, movilidad y sentido de riqueza”.524 También se le representaba con armadura y una 
espada que simbolizaba la guerra y el dominio, elementos aceptados por los indios como fuerza 
propiciatoria525 y relacionados con su condición de vasallos del rey, reconociendo el patronato 
jacobeo de España, donde residía el monarca.526 

Con frecuencia, las cofradías parroquiales y las de los barrios establecían vínculos. En 
1732, la cofradía del Santísimo Sacramento vendió unas andas doradas a la de Santiago por 
30 pesos, a pesar de estar maltratadas.527 La cofradía de Señor Santiago debió carecer de estos 
objetos para la imagen titular o para otras devociones menores, por lo que, mediante la limosna 
y el producto de las tierras que poseía, lograba solventar los gastos requeridos. No obstante, 
también tenía bajo su resguardo el “santo plato”, elaborado a finales del siglo XVII, y un 
estandarte de principios del XVIII,528 utilizados para recolectar limosnas y para la ostentación 

522 Si bien el primer registro que hace referencia a esta hacienda data de 1705, es posible que desde el siglo XVII, 
tras el aumento de las haciendas de labor o de “pan llevar”, se haya concentrado esta estancia con la mano de obra 
disponible en la zona norte de Amozoc llamada Malinaltepec. Licencia para el matrimonio de los indios…, s/f; 
Isabel de Aillon Farfan, dueña de la hacienda de San Andrés Maninaltepec, contra los naturales de Cuautiuchan, 
Puebla, 1711-15, AGN, Instituciones Coloniales, Real Audiencia, Tierras 110, Contenedor 0152, vol. 287. 
523 Ver. Libro donde se asienten los baptismos de los yndios, comienza este año de 1723 siendo cura el Señor 
Doctor Don Joseph de Somonte y Velasco, APSMAAP, Serie Bautismos, caja 2. La mayoría de los barrios del 
pueblo de Amozoc conservaban su nombre en náhuatl, anteponiendo el del santo, por ejemplo, el barrio de 
Santiago Yxmexiuhcan, e incluso los de las haciendas de labor, por ejemplo, la de San Francisco Toziyuca, o 
también conocida como la hacienda de Vallarta por el apellido del dueño, el licenciado Alonso Vallarta. Libro de 
entierros efectuados en esta parroquia de Amozoc, del mes de abril de 1719, a diciembre de 1723, APSMAAP, 
Serie Defunciones, caja 44, fols. 4v-12r; Rodríguez Pérez, op. cit., p. 27. 
524 Rubial, El cristianismo…, p. 92.
525 Cfr. Taylor, op. cit., pp. 402-404.
526 Cfr. Egido, op. cit., p. 679. 
527 Libro de la cofradía del Santísimo Sacramento, de esta parroquia de Amozoc, del año de 1728…, fol. 12v. 
528 Entrevista a Rodolfo Rosas Romero por Pedro Ayala Soledad (RRR/PAS), 8 de agosto de 2020, Amozoc, 
Puebla.



107

de la corporación seglar durante las procesiones.
En el siglo XVIII se impulsaron otras devociones en la parroquia de Nuestra Señora de la 

Asunción del partido de Amozoc, en particular las de Semana Santa, como la de Jesús Nazareno, 
imagen milagrosa que para 1726 contaba con una capilla dentro del conjunto arquitectónico 
parroquial.529 El 13 de julio de 1727, el escribano real de la ciudad de Puebla, Joseph Martínez, 
era deudor de la cofradía de Jesús Nazareno por 104 pesos; sin embargo, Antonio Tello, vecino 
del pueblo de Amozoc, pagó 60 pesos de dicha deuda. En consecuencia, el arrendatario de un 
rancho de labor perteneciente al escribano debía cubrir el adeudo “para el primer trigo que trilla, 
haga pago de dicho resto que será dentro de breves días”.530

Lo anterior ejemplifica la capacidad económica de la cofradía, pues el mayordomo 
extendía préstamos del capital de la corporación a laicos. Este capital provenía de limosnas y 
de los bienes propios de la milagrosa imagen del Señor de las Tres Caídas, que acumulaba una 
riqueza considerable con la cual se solventaban los gastos de fiestas y procesiones. Aunque no 
existe documentación al respecto, posiblemente —al igual que en la devoción a Jesús Nazareno, 
archicofradía de la parroquia de San José en Puebla— en Amozoc se realizaban procesiones 
el jueves o viernes santo: la primera para recordar el prendimiento de Cristo y la segunda para 
el Vía Crucis y sus catorce estaciones.531 De ser así, las principales calles del pueblo se verían 
colmadas de la religiosidad desbordante de la sociedad virreinal de Amozoc, llevando la imagen 
del Nazareno con la cruz a cuestas, ataviado con finos ropajes y joyas, sobre andas y bajo palio, 
cargada por los miembros de la cofradía [Imagen 2.15].

El aumento de cofradías en los pueblos de indios “propició que tanto obispos como 
religiosos intentaran ejercer sobre ellas mayores controles y que su fundación, conservación y 
adjudicación formaran parte de los temas centrales de los conflictos entre ambas instancias”.532 La 
influencia de la orden franciscana sobre la feligresía amozoquense implicó nuevas negociaciones 
durante el siglo XVIII, ya que el clero regular buscaba debilitar al poder secular mediante el 
impulso de devociones vinculadas al santoral franciscano. Los barrios de San Antonio de Padua 
y San Diego de Alcalá (Tepalcayuca), la hacienda de San Francisco (Vallarta) y el rancho de San 
Diego (Ecatepec, Chachapa)533 son ejemplos de la injerencia de los religiosos para legitimar su 
permanencia mediante el arraigo devocional de diversas imágenes en la sociedad novohispana 
de Amozoc, promoviendo nuevos santos patronos para barrios y estancias de labor.

529 Libro de Baptismos y Entierros que se hacen…, s/f.
530 Legajo de la cofradía de Jesús Nazareno, Amozoc, 1727, APSMAAP, Serie Cofradías, caja 53, 1r-1v.   
531 Cfr. Garzón, op. cit., pp. 70-71; Valdivia (coord.), op. cit., p. 377.
532 Rubial, “La Iglesia novohispana…”, pp. 85-86.
533 Libro de la cofradía del Santísimo Sacramento, de esta parroquia de Amozoc, del año 1723…, fol. 63r. 



108

El canónigo doctoral Joseph Flores Moreno, promotor fiscal, juez provisor y vicario 
general del obispado de Puebla, puntualizó el 8 de octubre de 1750 diversos aspectos sobre la 
feligresía de Amozoc.	Esto debido a una petición presentada por un sector de la población al 
prelado para obtener licencia eclesiástica y elaborar las estructuras jurídicas propias534 —es 
decir, las constituciones— de la hermandad de Nuestra Señora de la Soledad en el convento 
franciscano del pueblo.

Es notable la ingratitud de estos feligreses para con sus curas y ministros que, estando 
estos gravados al trabajo de la administración de los santos sacramentos, enseñanza de 
la doctrina cristiana y su explicación, hayan de ir a darles las utilidades y provecho a 
dicho convento y sus guardianes, sin el menor reconocimiento a su párroco en las misas, 
funciones y demás que preparan, han de celebrar en él. Y lo que es más en lo substancial 
no tener de fondo o tesoro más de setenta pesos, por lo que parece no ser de admitir esta 
pretensión respecto a los motivos que van expresados.535

Es importante destacar la intromisión del clero regular en la fundación de la cofradía de 
la Soledad con sede en el convento, pretendiendo encargarse de sus festividades y de la 
administración sacramental (eucaristía y extremaunción), lo que implicaba nuevos ingresos 
por obvenciones. No obstante, desde el 11 de septiembre de 1750, el provisor concedió licencia 
para que, en presencia del cura y juez eclesiástico del partido de Amozoc, los cofrades formaran 
las constituciones para su buen funcionamiento devocional y administrativo.536 

Sin embargo, el bachiller Manuel Dionisio de Somonte y Velasco —hermano del doctor 
Joseph Baltazar de Somonte y Velasco, ambos curas de Amozoc— presentó las constituciones al 
provisor, señalando las intenciones de los cofrades. Entre ellas estaba “fundar la referida cofradía 
en el convento del Señor San Francisco sita en este dicho pueblo, para lo que [serían] ciento y 
sesenta y seis hermanos […] sin reconocimiento alguno al cura” secular,537 comprometiéndose a 
pagar las misas del aniversario y la fiesta anual al padre guardián. Según los estatutos tentativos, 
la cofradía contaba solo con un capital de 72 pesos, y por medio de la limosna de los cofrades 
sufragarían los gastos de la devoción.

La cofradía se diferenciaba de otras por tres factores: primero, por ser una agrupación 

534 Cfr. Rubial, El cristianismo…, p. 151.
535 Legajo sobre la fundación de la cofradía de Nuestra Señora de la Soledad, Amozoc, 1750-1751, APSMAAP, 
Serie Cofradías, caja 53, fol. 3r. 
536 Ibídem, fol. 1v.
537 Ibídem, fol. 2r.



109

devocional que admitía a cualquier persona sin importar casta o nación, además de incorporar 
mujeres “de que cualquiera estado y condición que sean y que cualquiera de las dichas personas 
se asienten en la dicha cofradía por dos reales y medio”.538 Segundo, al ser considerada como 
una cofradía de “retribución”,539 la corporación seglar de ambos sexos se encargaba de los 
gastos mortuorios de los cofrades, aportando un real de rifa por cada fallecimiento, cláusula 
que después sería anulada por los diocesanos. En la vida cotidiana de mediados del siglo XVIII, 
tras el deceso y concluido el ritual de la extremaunción, las mujeres cofrades preparaban el 
cadáver y comenzaban las ceremonias mortuorias540 —rezos—, y para que el difunto obtuviera 
indulgencias se le vestía con el hábito de San Francisco, tal como establecían las constituciones 
de la cofradía de Nuestra Señora de la Soledad.541

“El arreglo del cuerpo ponía punto final a la intimidad de la muerte para dar inicio a 
la sepultura eclesiástica con los rituales de duelo, entierro y exequias”.542 Los cofrades de la 
Soledad sufragaban los gastos de la mortaja, cuatro velas de cera de media libra para acompañar 
al cadáver durante el duelo en la casa del difunto —como acostumbraba gran parte de la sociedad 
novohispana— y una misa cantada por el padre guardián por tres reales.543 El bachiller Manuel 
Dionisio expresó su molestia por la “rebeldía” de los cofrades, dado que él y su hermano tenían 
a su cargo la cura de almas del partido de Amozoc. Por ello, el provisor del obispado calificó de 
ingratos a los miembros de la cofradía al no reconocer a los ministros seculares.

El tercer factor era la condición de “pobreza” de la corporación, pues no poseía bienes 
propios como inmuebles, tierras de cultivo o ganado cuyo producto pudiera utilizarse para cubrir 
los gastos, dependiendo únicamente de limosnas.544 El doctor Joseph Flores señaló el peso de las 
pensiones que los hermanos pobres pagarían a los franciscanos, pues “en lo substancial no tener 
de fondo o tesoro más de setenta pesos, por lo que parece no ser de admitir esta pretensión”.545 
El apoyo de las autoridades eclesiásticas al cura Dionisio de Somonte condujo a la negativa de 
admitir la cofradía el 9 de octubre de 1750, especialmente por las “novedades” del monto de las 

538 Ibídem, fol. 9r.
539 Ver.  Juan Javier Pescador Cantón, “Devoción y crisis demográfica: la Cofradía de San Ygnacio de Loyola, 1761-
1821”, Historia Mexicana, vol. 39, núm. 3, enero-marzo, 1990, pp. 769-770. https://historiamexicana.colmex.mx/
index.php/RHM/article/view/2110/3040.
540 Ver.  Juan Javier Pescador Cantón, “Devoción y crisis demográfica: la Cofradía de San Ygnacio de Loyola, 1761-
1821”, Historia Mexicana, vol. 39, núm. 3, enero-marzo, 1990, pp. 769-770. https://historiamexicana.colmex.mx/
index.php/RHM/article/view/2110/3040.
541 Legajo sobre la fundación de la cofradía de Nuestra Señora de la Soledad…, fol. 2r.
542 Lugo, op. cit., p. 578.
543 Legajo sobre la fundación de la cofradía de Nuestra Señora de la Soledad…, fol. 2r; Lugo, op. cit., p. 578. 
544 Cfr. Menegus, “La iglesia de los indios. El costo…”, p. 17; Gómez y Mauleón, op. cit., p. 54. 
545 Legajo sobre la fundación de la cofradía de Nuestra Señora de la Soledad…, fol. 3r.



110

obvenciones y por la intención de establecerse en el convento de San Francisco.546 
Los integrantes de la corporación de Nuestra Señora de la Soledad no tuvieron otra opción 

que trasladar la cofradía a la sede parroquial. Se reunieron en el convento franciscano el 24 de 
noviembre para tomar decisiones fundamentales sobre el impulso de la cofradía, determinando 
“nuevamente fundar cofradía en esta parroquia, obligándose a las pensiones mencionadas de 
estas diligencias dando cumplimiento en esta su dicha parroquia, como así mesmo obligándose 
a las demás pensiones también mencionadas en estas diligencias”.547 Once días después, el 
funcionario episcopal ordenó elaborar nuevas constituciones, ya que las anteriores imponían 
pensiones pecuniarias gravosas, como las rifas por cada fallecimiento, y porque los cofrades 
habían accedido a establecer la cofradía en la parroquia de la Asunción y no en el convento.548

Nuevamente, en el auto del 22 de enero del año siguiente, Pedro Serrano (mayordomo), 
Francisco Antonio Chavarría (diputado mayor), Joseph Caballero y Diego Marín (diputados), 
Tomás Gutiérrez (escribano) y el resto de los hermanos y hermanas reelaboraron las constituciones 
sin la presencia ni aprobación del cura interino.549 Esto llevó al provisor a rechazar la solicitud, 
ordenando que el sacerdote los congregara para reformar lose statutos. No fue sino hasta el 1º de 
febrero de 1751 que los hermanos de la cofradía de Nuestra Señora de la Soledad comparecieron 
ante el bachiller Manuel Dionisio de Somonte en el templo parroquial para formar nuevamente 
las constituciones,550 lo que representaba una sumisión al clero secular y un cambio de lealtades.

No obstante, los miembros de la cofradía de Nuestra Señora de la Soledad se organizaron 
para erigir el altar de la imagen en la iglesia del convento franciscano de Amozoc, pese a 
haber aceptado las condiciones de los diocesanos, aunque es posible que el prelado jamás haya 
aprobado formalmente la corporación. Entre 1753 y 1754, el cura interino, bachiller Diego de 
Morales Mozárabe, para contrarrestar la devoción mariana de la Soledad, mandó elaborar una 
imagen de Nuestra Señora de los Dolores para la parroquia de Santa María de la Asunción.551 
Asimismo, se formaron hermandades de mujeres —entre ellas las de Santa Verónica552 y 
Santa María Magdalena553 durante la década de 1730— en correspondencia con la devoción a 

546 Ibídem, fol. 3v. 
547 Ibídem, fol. 4r. 
548 Ibídem, fols. 4v-5r. 
549 Ibídem, fols. 6r-7v. 
550 Ibídem, fols. 8v-10r. 
551 Méritos: Diego de Morales y Mozárabe…, fol. 471v.
552 Libro de la hermandad de la Santa Verónica, en esta parroquia de Amozoc, de abril del año de 1736, al año de 
1832, APSMAAP, Serie Cofradías, caja 54. 
553 Libro de la hermandad de la Santa María Magdalena, en esta parroquia de Amozoc, de abril del año de 1736, 
al año de 1852, APSMAAP, Serie Cofradías, caja 54. 



111

Jesús Nazareno. Los libros de cuentas de ambas hermandades fueron aprobados por el obispo 
angelopolitano, el doctor Benito Crespo de Monroy, en 1736.554

Durante los siglos XVII y XVIII, los instrumentos y aparatos de representación que la 
Iglesia novohispana implantó en el interior de los templos tuvieron un impacto en los feligreses, 
pues funcionaban como fuentes de bienestar material y espiritual.555 Si bien la parroquia de 
Nuestra Señora de la Asunción de Amozoc contaba con altares, retablos e imágenes, el templo 
conventual de la orden franciscana lucía gran ornamentación en toda la nave a lo largo del siglo 
XVIII. Las corporaciones seglares, mediante limosnas y otras fuentes de ingreso, financiaron 
la grandeza de estos aparatos de representación que embellecían los altares devocionales 
del convento franciscano, aun cuando dichas cofradías estaban fundadas en la parroquia 
administrada por el clero secular. Los hermanos cofrades consolidaron lazos tanto con el clero 
secular como con el regular, reconociendo la figura jurídica y legitimadora del poder diocesano 
a través del cura beneficiado.

Sin embargo, el proceso secularizador iniciado por el obispo Juan de Palafox y Mendoza 
en 1640 retomó fuerza en la segunda mitad del siglo XVIII. Con la llegada al trono de Felipe 
V, de la casa de Borbón, se implantó un proyecto para centralizar el poder político, reducir 
privilegios de corporaciones —incluida la Iglesia— y someterlas al nuevo orden borbónico.556 
El ejercicio del poder borbónico definió nuevas formas administrativas para los territorios de la 
Corona, apoyadas en una mentalidad ilustrada que buscaba el progreso de las sociedades en la 
península, América y Filipinas.557 

Los obispos, en tanto funcionarios reales, colaboraron con el proyecto reformador de la 
dinastía borbónica, especialmente durante los reinados de Carlos III (1759-1788) y Carlos IV 
(1788-1808), en lo que se ha denominado «reformas borbónicas».558 Este reformismo abarcó el 
ámbito eclesiástico al subrayar el papel de los obispados, la organización de la cura de almas, 
554 Libro de la hermandad de la Santa Verónica…, fols. 4v-5r; Libro de la hermandad de la Santa María 
Magdalena…, fols. 3r-3v.
555 Cfr. Rubial (coord.), La Iglesia…, p. 67. 
556 Cfr. Dorothy Tanck de Estrada, “¿Reino o colonia? Nueva España, 1750-1804”, en Erik Velásquez García, et 
al., Nueva historia general…, p. 312.
557 Cfr. Luis Jáuregui, “Las reformas borbónicas”, en Pablo Escalante Gonzalbo, et al., Nueva historia mínima 
de México ilustrada…, pp. 198-199; Lidia E. Gómez García, La construcción del Estado nacional desde la 
perspectiva de los pueblos indios en Puebla (1765-1920), México: EyC, 2010, p. 31. 
558 Las reformas borbónicas fueron aquellos cambios sobre la forma de gobierno de los reinos de la monarquía 
hispánica durante la segunda mitad del siglo XVIII, con el objetivo de reorganizar las posesiones del imperio, 
aplicando “medidas para promover la economía, el saneamiento de las finanzas, el refuerzo del ámbito militar, 
el mejoramiento de la organización de la administración burocrática y del bienestar de las capas sociales menos 
favorecidas”. Horst Pietschmann, Las reformas borbónicas y el sistema de intendencias en Nueva España. Un 
estudio político administrativo, trad. Rolf Roland Meyer Misteli, México: FCE, 1996, p. 4.



112

la formación del clero secular, el despojo de doctrinas a las órdenes religiosas y, en especial, 
el fortalecimiento del vínculo entre la autoridad monárquica, la jerarquía eclesiástica y las 
corporaciones.559 El monarca elegía a nuevos obispos ilustrados para la Nueva España, quienes 
luego recibían la consagración papal,560 de modo que “el regalismo, como subordinación de la 
autoridad eclesiástica al rey, fue el sello del gobierno borbónico”.561

La real cédula del 4 de octubre de 1749 dispuso la secularización de las doctrinas en 
los arzobispados de México, Lima y Santa Fe, suprimiendo las antiguas doctrinas regulares y 
sustituyéndolas por parroquias seculares.562 En 1753 la orden se extendió a todos los obispados 
indianos, aunque una nueva cédula en 1757 moderó el proceso al decretar que ninguna doctrina 
debía trasladarse al clero secular hasta quedar vacante, es decir, tras la muerte del doctrinero.563

En el caso de Puebla, Michoacán y México, la secularización había concluido en 1780, 
pero el obispado angelopolitano condujo a la reorganización del clero y la geografía parroquial, 
dado que las medidas de los prelados se adelantaron a las acciones de secularización de los 
borbones en el siglo XVIII.564 La política secularizadora en Puebla terminó a lo largo de la gestión 
episcopal del obispo Domingo Pantaleón Álvarez de Abreu (1743-1763),565 permitiendo al clero 
diocesano ocupar las parroquias del obispado de Puebla, lo que no significa la desocupación por 
completo de las casas religiosas, como fue el caso de Amozoc. 

En diciembre de 1765, el obispo ilustrado Francisco Xavier Fabián y Fuero (1764-1773) 
inició su visita pastoral por el sur del obispado de Puebla.566 Al observar la pobreza de las 
cofradías y de la feligresía, suprimió algunas devociones de aquellos pueblos, influido también 
por ideas ilustradas que consideraban supersticiosas y fanáticas ciertas prácticas religiosas, en 
especial las expresiones de piedad popular, como procesiones y fiestas “barrocas”.567 Por ello, 

559 Cfr. Brian Connaughton, “De las reformas borbónicas a la Reforma mexicana (1750-1876)”, en Antonio Rubial, 
et al., Historia mínima de la Iglesia católica…, p. 95.
560 Ibídem, p. 96.
561 Luis Jáuregui, “Las reformas borbónicas”, en Pablo Escalante Gonzalbo, et al., Nueva historia mínima…, p. 
121.
562 Cfr. Rodolfo Aguirre Salvador, “La secularización de doctrinas en 1748, argumentos y realidades. El caso 
del arzobispado de México”, en XI. Jornada Interescuelas, Departamento de Historia, San Miguel de Tucumán: 
Universidad de Tucumán, 2007, pp. 7-8. https://cdsa.aacademica.org/000-108/387.pdf; Connaughton, “De las 
reformas…”, p. 95.
563 Cfr. Rubial (coord.), La Iglesia…, p. 441.
564 Cfr. Mazín, “Reorganización del clero…”, pp. 75-76.
565 Cfr. Juan Pablo Salazar Andreu, Obispos de Puebla de los Ángeles en el periodo de los Borbones 
(1700-1821): algunos aspectos políticos y jurídicos, México: Editorial Porrúa, 2006, pp. 101-102.
566 Ibídem, p. 150.
567 Cfr. Brian R. Hamnett, Historia de México, trad. Carmen Martínez Gimero (1ª edición) y Axel Alonso Valle 
(actualizaciones 2ª edición y capítulos 8 y 9), 2ª edición, México: Akal, 2013, p. 147; Rubial (coord.), La Iglesia…, 



113

“Fabián y Fuero […] actuó con apego a sus convicciones religiosas y a los mandatos reales, en 
el sentido de desterrar las prácticas de idolatría, tan arraigadas en los naturales”.568

De acuerdo con la cédula real de 1757, el virrey y el obispo debían consensuar el traspaso 
de las doctrinas al clero secular que aun estaban en manos de los regulares o que permanecían en 
los conventos.569 Así, Fabián y Fuero y el virrey Croix, funcionarios de la monarquía, actuaron 
en favor de la grey y de los vasallos. Es posible que los frailes franciscanos de Amozoc se 
resistieran a entregar el recinto conventual, como sucedió en otras comunidades, pero la orden 
del monarca era ineludible. A pesar de la intervención del comisario general franciscano, fray 
Manuel de Nájera, la mayoría de las casas religiosas en la arquidiócesis de México y el obispado 
de Puebla fueron finalmente retiradas a los regulares.570

Las autoridades reales y el comisario general franciscano presionaron a los frailes de 
Amozoc para entregar el convento sin resistencia, con el fin de poder solicitar a la Corona 
conservar algunos recintos para resguardar a los miembros de la orden.571 En 1770, Fabián y 
Fuero comisionó al cura de Amozoc, el bachiller Carlos Ignacio Ximénez, para elaborar un 
inventario del ajuar eclesiástico bajo resguardo de las cofradías de indios. Sin embargo, los 
bienes inventariados solo fueron los de las corporaciones de naturales ubicadas en el convento 
de San Francisco.

Inventario hecho por el bachiller don Carlos Ignacio Ximénez, cura por su majestad, 
vicario, juez eclesiástico, y comisionado por el ilustrísimo señor don Francisco Fabián y 
Fuero, dignísimo obispo de este obispado de la Puebla de los Ángeles, de los bienes perte-
necientes a los indios de este pueblo que se hallan en el convento diviso de San Francisco 
de esta doctrina de donde soy cura. En la actual entrega que se hizo por el reverendo padre 
guardián de él en presencia de dichos naturales, hoy doce de mayo de mil setecientos y 
setenta años, los que reclamaron ser suyas y pertenecientes a sus cofradías y hermandades 
las siguientes alhajas que sólo tienen en custodia en el referido convento, donde no tienen 
fundada cofradía o hermandad alguna y sólo las tienen en la parroquia de este pueblo.572

El propósito del inventario era conocer los bienes de las cofradías de naturales que mantenían 

pp. 57-58.
568 Salazar, Obispos de Puebla…, 2006, p. 151.
569 Cfr. Rubial (coord.), La Iglesia…, pp. 441-442.
570 Cfr. María Teresa Álvarez Icaza Longoria, La secularización de doctrinas y misiones en el arzobispado de 
México, 1749-1789, México: UNAM, IIH, 2019, pp. 154-156.
571 Ídem. 
572 Inventario de los bienes pertenecientes a los indios del pueblo, que se hayan en el convento de San Francisco, 
Amozoc, 12 de mayo de 1770, CEHM, No. 38, 516, Fondo XVI-1, Manuscritos de la Ciudad de Puebla. Colección 
Enrique A. Cervantes: [1531]-1923, Clasificación 090: XVI.8.155.1, fol. 2r. http://www.cehm.org.mx/Buscador/
VisorArchivoDigital?jzd=/janium/JZD/XVI-1/8/155/1/XVI-1.8.155.1.jzd&fn=38516.



114

sus altares en el convento, ante la entrega del recinto por el último padre guardián y una futura 
visita pastoral del obispo a la parroquia de Amozoc. Con ello se buscaba reglamentar las corpo-
raciones de laicos, haciéndolas más espirituales, austeras y menos “barrocas”.573 El inventario 
permite conocer la capacidad económica de estas corporaciones y ofrece un panorama general 
de la sacralidad y ornamentación del templo bajo administración regular. Se ordenó elaborar 
el registro para separar los bienes de las cofradías de indios de los de la tercera orden seglar 
franciscana, que se estudiará más adelante.
	 El inventario se organizó según la disposición de la nave del templo conventual: el altar, 
el «lado de la epístola» y el «lado del evangelio».574 En el lado de la epístola se encontraban 
los altares de las devociones de Santo Entierro y de la Virgen del Rosario, con sus respectivos 
retablos, imágenes y objetos ornamentales. Aunque ya no estaban fundadas en el convento fran-
ciscano, las corporaciones seglares mantenían allí sus imágenes devocionales, lo que evidencia 
su vínculo con ambos cleros.

La cofradía del Santo Entierro tenía bajo su resguardo la imagen articulada de Nuestro 
Redentor en forma cadavérica de estatura de un hombre y las de los ladrones Dimas y Gestas. 
El altar incluía una urna con vidrios y molduras doradas para resguardar a la imagen de Santo 
Entierro, un frontal de yeso blanco y un retablo nuevo de talla dorada, a proporción de la capilla 
lateral, con imágenes de la pasión y un lienzo. Telas finas adornaban el altar de la corporación, 
como manteles de Bretaña guarnecidos de encaje y palia de terciopelo carmesí con fleco de 
plata.575

También poseía una cruz de más de siete varas, pintada en verde y amarillo, utilizada 
en el descendimiento del Viernes Santo, colocada en un altar distinto del principal de Santo 
Entierro con un frontal de lustrina morado, manteles de Pontivy, palia del mismo material, pero 
con fleco de oro fino. La cofradía penitencial era una de las corporaciones de indios con mayor 
caudal económico, capaz de solventar los gastos de la devoción para el ornato de sus altares e 
imágenes, así como las obvenciones de los curas.

En seguida se hallaba el altar de la cofradía de la devoción a Nuestra Señora del Rosario, 
a la mitad de la nave de la iglesia, bajo la imagen de la Nuestra Señora de la Soledad, cuyos 

573 Inventario de los bienes pertenecientes a los indios…, fol. 6v; Rubial (coord.), La Iglesia…, pp. 57-58.
574 La primera lectura (la epístola) o lección de la sacra escritura era proclamada en el lado sur del altar mayor, 
en cambio, el evangelio se leía en el lado norte de éste. Es decir, el «lado de la epístola» se consideraba al 
colateral derecho del templo dirigiéndose hacia el altar mayor, mientras que en el colateral izquierdo el «lado del 
evangelio». Cfr. Pablo J. Pomar Rodil, “Los Púlpitos para el canto de la epístola en las iglesias parroquiales de 
Jerez de la frontera (siglos XVI-XVIII)”, Laboratorio de Arte, vol. 32, 2020, pp. 43-44. https://institucional.us.es/
revistas/arte/32/Art_03.pdf; Borromeo, op. cit., pp. 59-61. 
575 Inventario de los bienes pertenecientes a los indios…, fols. 3r-4v; Pérez de Salazar, op. cit., p. 39. 



115

cofrades habían solicitado la licencia eclesiástica entre 1750 y 1751. La feligresía amozoquense 
adecuó sus imágenes a los procesos sociales e intenciones religiosas, determinando un nombre 
“oficial” de la cofradía bajo otra advocación mariana, la de la Soledad. En 1774, conforme al 
libro de cargo y data, “la hermandad de la Santísima Señora de la Soledad con título del Rosario 
que se venera en el convento de Señor San Francisco de este pueblo de Amozoc”, continuaba 
realizando las festividades en el mencionado templo, pero ahora administradas por el clero 
secular. Un año más tarde, los hermanos cofrades, a la par que los ministros de lo sagrado 
asentaron definitivamente a la cofradía con el nombre del Rosario.576

El ajuar de la cofradía del Rosario incluía vestiduras de la imagen principal —la de 
la Soledad—, como una túnica y manto de capichola negra, propias de su iconografía, con 
pequeñas estrellas de hilo de plata fina, un cíngulo con remates de corazones del mismo metal, 
resplandor y daga. Aunque era una devoción relativamente reciente, no era una cofradía austera: 
poseía un marco de talla dorado con cerradura y vidriera de cristal,577 esta última financiada 
por el cura Diego de Morales Mozárabe, entre 1753 y 1754.578  La devoción a Nuestra Señora 
de la Soledad estaba fundada en la parroquia, pero, para 1770, se encontraba en el convento 
franciscano, como deseaban los cofrades desde 1750.

La cofradía patronal de Amozoc, devoción a Santa María de la Asunción, mantenía 
bienes en el convento, como un frontal de talla con molduras doradas, manteles de Pontivy 
guarnecidos de encaje de a real para el altar mayor y una palia de terciopelo azul con fleco de 
plata.579 Los naturales, cofrades de la imagen patronal, señalaron dentro de sus pertenencias la 
imagen de la Natividad de Nuestra Señora con indumentaria de telas finas y corona, colocada 
en un altar con frontal.580 Desde el retorno de la devoción fundadora, los hermanos cofrades 
financiaban los gastos de la corporación, y su capacidad adquisitiva en ambas sedes religiosas 
evidencia su peso económico.

576 Libro de actas de la cofradía de Nuestra Señora de la Soledad y cuentas de la misma años de 1774, a 1816, 
APSMAAP, Serie Cofradías, fols. 1r-4v. “Terminó como el Rosario de Amozoc” es una frase antiquísima que 
tiene un trasfondo significativo del ámbito socio-religioso. Dentro de las leyendas de Amozoc se encuentra el 
conflicto de los grupos devocionales que disputaban la mayordomía y, por los malentendidos, terminó en una riña. 
Cabe destacar que la cofradía de la Virgen del Rosario, impulsada sobre todo en la segunda mitad del siglo XVIII, 
fue uno de los cultos de naturales más importantes dentro del entramado social de Amozoc, por lo que el «Mater 
Immaculata» se tergiversó en «Maten a la Culata», esta última por ser líder del bando contrario de los mayordomos 
en turno. La letanía desató una trifulca, permitiendo comprender el arraigo devocional que representaba ostentar 
el cargo de mayordomo o diputados por elección, el prestigio y la suntuosidad de la fiesta barroca en el Amozoc 
virreinal. Ver. Moreno, op. cit., p. 39. 
577 Inventario de los bienes pertenecientes a los indios…, fol. 5r.
578 Méritos: Diego de Morales y Mozárabe…, fol. 471v.
579 Inventario de los bienes pertenecientes a los indios…, fol. 4v.
580 Ibídem, fol. 5r.



116

El regreso de la imagen fundadora en la primera década del siglo XVIII —que los indios 
se encargaron de sostener nuevamente, como antes de la secularización de Juan de Palafox— 
privó al retablo principal del convento de Amozoc de una escultura mariana. Es posible que los 
frailes solicitaran a los indios el préstamo de la imagen de Nuestra Señora de la Concepción 
—distinta de la de la Natividad— para colocarla en el altar mayor. La imagen tenía una túnica 
de media tela amarilla, manto de tela azul, corona y palma de plata.581 En este sentido, “las 
imágenes, en el lienzo o en la escultura, hablan por sí mismas de la intención religiosa que en 
determinado momento social se tomó en cuenta para conducir a los espectadores hacia cierta 
dirección piadosa”,582 lo cual se reflejaba en el primer nicho de la calle central del retablo de 
escultura con tres lienzos en el altar mayor.

Por otro lado, el lado del evangelio estaba ocupado por los bienes y alhajas de la tercera 
orden de penitencia de San Francisco. El bachiller Carlos Ignacio Ximénez, en presencia de 
los religiosos franciscanos, inventarió el ajuar eclesiástico de la orden, como lo hizo con las 
cofradías de indios por orden del obispo Fabián y Fuero.583 Gracias al sostenimiento del culto 
divino por parte de los terciarios franciscanos en el convento de Amozoc, los frailes lograron 
sobrevivir, especialmente en la segunda mitad del siglo XVII, al depender de las limosnas.

Las terceras órdenes eran corporaciones asociadas a las órdenes religiosas (franciscanos 
y dominicos), concebidas de acuerdo al conjunto de órdenes: la primera de los frailes, la segunda 
de monjas y la tercera de seglares.584 El 1 de diciembre de 1613 se decretó el establecimiento 
de la tercera orden al asignar a fray Cristóbal Ramírez como comisario general de la Nueva 
España por el Ministro General.585 Para el convento franciscano de la ciudad de Puebla de los 
Ángeles, los terciarios fueron fundados el 13 de septiembre de 1614, con licencia provincial 
de fray Juan de Torquemada; en tanto que, para la ciudad de México, lo fueron hasta el 20 de 
octubre de 1615.586 

Pese a que la orden terciaria de penitencia coincidía en algunas actividades con las 
cofradías, “las diferenciaba su cercanía e imitación de algunas características de las órdenes 

581 Ibídem, fol. 4v.
582 María del Consuelo Marquívar, Los Retablos de Tepotzotlán, 3ª edición, México: INAH, 1984, p. 13.
583 Inventario de los bienes que la tercera orden tiene en el convento de San Francisco del pueblo de Santa María 
de la Asunción, Amozoc, 12 de mayo de 1770, CEHM, No. 38, 516, Fondo XVI-1, Manuscritos de la Ciudad de 
Puebla. Colección Enrique A. Cervantes: [1531]-1923, Clasificación 090: XVI.8.155.1, fol. 7r. http://www.cehm.
org.mx/Buscador/VisorArchivoDigital?jzd=/janium/JZD/XVI-1/8/155/1/XVI-1.8.155.1.jzd&fn=38516.
584 Cfr. Rubial (coord.), La Iglesia…, p. 60.
585 Cfr. Carolina Yeveth Aguilar García, La tercera orden franciscana de la ciudad de México, siglo XVIII, tesis de 
maestría en Historia, México: UNAM, IIH, 2014, p. 65.
586 Cfr. Vetancurt, op. cit., pp. 117-150. 



117

religiosas: debían tener una regla aprobada por el papa, se debía hacer un noviciado previo a 
la profesión, se hacían votos y se debía usar un hábito específico”.587 Para que la esencia del 
franciscanismo estuviera al alcance de la feligresía de Amozoc, se permitió la integración de 
hombres y mujeres, sin importar el estrato ni el grupo social, constatando que, ante la fe, la 
estratificación social era obsoleta.588 El hábito franciscano era utilizado como mortaja por los 
hermanos difuntos de la cofradía de la Soledad (del Rosario) y los terciarios del pueblo de 
Amozoc como símbolo de humildad, sin ostentación funeraria, ganando la indulgencia plenaria 
concedida por León X.589

“En la regla de los terciarios se insistía en la necesidad de la penitencia (flagelaciones y 
ayunos), […] obras de misericordia, en las prácticas de la confesión y la comunión tres veces 
al año y en evitar las diversiones pecaminosas”.590 Debido a su carácter más institucional, la 
feligresía consideraba a los terciarios como un híbrido seglar y religioso, pues eran vigilados 
por los frailes franciscanos para garantizar su buen funcionamiento; no obstante, seguían siendo 
parte del común de la gente.591 Por esta razón, los terciarios de Amozoc fueron responsables de 
amparar al clero regular después de la secularización de doctrinas, en 1641, cuando los ingresos 
de las cofradías de naturales y de españoles pasaron al clero secular.

Para 1770, la venerable orden tercera sumaba 70 miembros (36 hombres y 34 mujeres). 
Lograron acumular bienes de excelsa hechura mediante limosnas y otros medios; por ejemplo, un 
crucifijo de la estatura de un hombre, con clavos y corona de plata, y cendal de lienzo con flores 
de mano. La escultura estaba ubicada en medio de un retablo de talla con tres lienzos de pincel, en 
el lado del evangelio del crucero de la iglesia conventual, y con cortinas de Damasco encarnado 
floreado forradas de saya carmesí.592 En comparación con las cofradías de indios, la fraternidad 
mantenía el cuidado de su altar, proveyendo manteles, un frontal de pintura, candeleros de metal 
torneados y palias. Sobre todo, conservaban un sagrario grande con cortina de tela de oro y 
cuatro puertas, un trono y un copón.593 La disposición de las imágenes y pinturas pertenecientes 
a la tercera orden seglar no se limitaba en el lado del evangelio, sino que también se extendía en 
el lado de la epístola, compartiendo altares con las cofradías de indios, como el de la Soledad.

587 Rubial (coord.), La Iglesia…, pp. 61-62.
588 Ibídem, p. 62.
589 Cfr. Verónica Zárate Toscano, Los nobles ante la muerte en México: actitudes, ceremonias y memoria, 1750-
1850, 1ª reimpresión, México: El Colegio de México, Centro de Estudios Históricos, Instituto Mora, 2005, p. 231; 
Aguilar García, op. cit., p. 113.
590 Rubial, El cristianismo…, p. 157. 
591 Cfr. Rubial (coord.), La Iglesia…, p. 62.
592 Inventario de los bienes que la tercera orden…, fols. 8r-8v. 
593 Ídem. 



118

Los terciarios auxiliaban con los gastos mortuorios a los hermanos difuntos, 
amortajándolos con el hábito franciscano antes de que el cuerpo se pusiera yerto y utilizando 
el ataúd de madera para depositarlo, dado que Cristo había muerto en un madero.594 Como 
en el resto de la sociedad novohispana, los familiares, junto con los hermanos de la tercera 
orden, recibían el duelo en la casa del finado; por tanto, se les proporcionaba el ataúd para que 
el cortejo fúnebre recorriera las calles del pueblo de Amozoc hasta llegar a la misa de cuerpo 
presente en el templo conventual.595

Al llegar los familiares y los terciarios que llevaban el ataúd a la iglesia, lo colocaban 
sobre una tarima y un paño de sayal para iniciar la ceremonia. Finalizada la misa, el cortejo 
trasladaba el cuerpo para darle sepultura, ya fuese en el atrio del convento o dentro de la 
iglesia, pues estos lugares simbolizaban “una garantía para la salvación del alma por estar 
cerca de Dios”.596 Por esta razón, la venerable orden tercera poseía dichos objetos para los ritos 
funerarios, de acuerdo con el inventario.

A ambos inventarios asistieron distintos agentes sociales del pueblo de Amozoc, como 
don Vicente de Rojas, cofrade de las Benditas Ánimas del Purgatorio;597 don Juan Serrano, 
miembro de las cofradías del Santísimo Sacramento y la de Ánimas;598 José Ramos; Luis 
Pablo y Juan Ramón López. Resulta significativo que los mayordomos de las corporaciones 
de españoles hayan sido testigos del acto, pues por antigüedad y lealtad acompañaron al cura 
secular en la entrega de los bienes de las cofradías de naturales y de la hermandad franciscana.

Por otro lado, los fiscales estuvieron estrechamente vinculados con las cofradías de 
los pueblos, el cabildo indio y el clero. Poseían cierta independencia respecto al control de las 
autoridades eclesiásticas, a diferencia de las corporaciones seglares locales, que no contaban 
con tal autonomía.599 El cargo de fiscal se introdujo desde el siglo XVI como auxiliar de 
las órdenes mendicantes, siendo desempeñado por personas de gran renombre dentro de la 
comunidad y convirtiéndose en agentes de su propia evangelización, conocidos como fiscales 
de la iglesia.600 Esta figura, relevante para la organización religiosa en los pueblos de indios, 

594 Cfr. Lugo, op. cit., p. 178.
595 Ídem.
596 Ibídem, p. 179.
597 Libro de la cofradía de las Benditas Ánimas en esta parroquia de Amozoc, comienza el 7 de febrero, del año de 
1752, al año de 1812, APSMAAP, Serie Cofradías, caja 52, s/f.
598 Libro de la cofradía de las Benditas Ánimas…, s/f; Libro de la cofradía del Santísimo Sacramento, de esta 
parroquia de Amozoc, del año de 1771, al de 1828, APSMAAP, Serie Cofradías, caja 55, fol. 1r. Libro de la 
cofradía del Santísimo Sacramento, de esta parroquia de Amozoc, del año 1723…, fol. 63r. 
599 Cfr. Lidia E. Gómez García, “Las fiscalías en la ciudad de los Ángeles, siglo XVII”, en Felipe Castro Gutiérrez 
(coord.), Los indios y las ciudades de Nueva España, México: UNAM, IIH, 2010, p. 175.
600 Cfr. James Lockhart, Los nahuas después de la conquista. Historia social y cultural de los indios del México 



119

aparece en documentos escritos en náhuatl en el valle de Puebla-Tlaxcala; en el caso de Amozoc, 
se menciona a Zacarías Velázquez como fiscal de la iglesia conventual en 1599.601

“Las funciones del fiscal estaban relacionadas con el celo de la fe y el cuidado de la 
iglesia, pero al mismo tiempo le conferían atribuciones propias de la justicia secular, incluyendo 
el cobro de aranceles de justicia”.602 En primer lugar, el fiscal actuaba como mediador entre 
los religiosos y la feligresía —la mano derecha del cura lengua— y organizaba y supervisaba 
actividades religiosas gracias a su preparación.603 Los músicos y los fiscales aprendían, 
por medio de los ministros de culto o del personal de la iglesia, todo lo relacionado con el 
sostenimiento del culto divino —incluido el latín— para garantizar el buen funcionamiento de 
los ritos cristianos en ausencia de los curas.604 

El fiscal era responsable del mantenimiento del templo, de promover las devociones, de 
enseñar la doctrina cristiana, del canto, de recaudar impuestos parroquiales y de administrar los 
fondos para ornamentos, imágenes, obras del templo y pago de servicios.605 Su nombramiento 
ocurría durante las elecciones de la república de naturales. Aunque seguía siendo líder del 
personal de la iglesia, también recibía funciones de justicia y moral. Sin embargo, la clerecía y 
el cabildo indio se disputaban la elección del fiscal, pues ambas partes sobreponían sus intereses 
particulares para mantener el control de la autoridad cívico-religiosa de la comunidad.606

Además de administrar recursos y propiedades de la Iglesia, como las tierras de cultivo, 
los fiscales cuidaban el ajuar eclesiástico. Por ello, la presencia de don Buenaventura de Luna, 
fiscal mayor, fue crucial para legitimar la entrega de los bienes de las cofradías de naturales 
resguardados en el convento en 1770. Estas cofradías estaban fundadas en la parroquia, y el 
fiscal era quien conocía sus pertenencias y podía identificarlas para ser registradas. La fiscalía 
continuó apoyando al clero en turno —en este caso, el secular—, por lo que testificó en el 
inventario solicitado por el prelado mediante el cura Ximénez.

Aunque no se conserva el inventario general de los bienes del convento, es posible 
complementarlo con los inventarios disponibles. Por ejemplo, el retablo de escultura del altar 
mayor, donde se encontraba la santa patrona, pertenecía al convento, al igual que la imagen 

central, del siglo XVI al XVIII, trad. Roberto Reyes Mazzoni, México: FCE, 1999, pp. 300-301; Gómez y Mauleón, 
op. cit., p. 52.
601 Libro de los guardianes…, p. 71 [fol. 21r]
602 Gómez y Mauleón, op. cit., p. 51.
603 Cfr. Álvarez Icaza, La secularización de doctrinas, pp. 75-76. 
604 Cfr. Gómez y Mauleón, op. cit., p. 52.
605 Cfr. Gómez y Mauleón, op. cit., p. 53; Gómez García, Los anales nahuas…, p. 196.
606 Cfr. Gómez García, “Las fiscalías…”, p. 184.



120

de Nuestra Señora de la Soledad.607 Asimismo, los mayordomos y el fiscal declararon que la 
imagen de Nuestra Señora de la Concepción y el órgano nuevo —incluidos en el inventario 
conventual— pertenecían a los indios: la primera, a la cofradía de la Asunción; el segundo, 
a las demás cofradías, pues había sido financiado con la limosna de los naturales. Incluso, 
los indios solicitaban que el órgano del convento pasara a la parroquia, ya que el suyo estaba 
desgastado.608

Aunque la secularización de Palafox impactó a la comunidad amozoquense en la 
devoción titular en 1641, la orden religiosa permaneció en el convento franciscano de Santa 
María de la Asunción durante la mayor parte del siglo XVIII, a pesar de la política secularizadora 
aplicada conforme al mandato real de 1757, que trastocó aún más las lealtades entre cofradías 
y el clero regular. El proceso secularizador del obispo Fabián y Fuero fue decisivo para las 
devociones locales, al desterrar al clero regular del recinto que habían habitado desde 1582 y 
dejar desprotegida a la tercera orden seglar y a las corporaciones que dependían de los frailes 
para las festividades devocionales. El año de 1770 puede considerarse un parteaguas para la 
historia devocional del pueblo de Amozoc, aunque no una ruptura cronológica, pues el clero 
secular continuó en el poder y las cofradías permanecieron en la parroquia, especialmente la 
titular.

En conclusión, la sustitución de la devoción de la imagen fundadora —Santa María de 
la Asunción— constituyó un acto de negociación para establecer nuevas relaciones de poder 
entre los grupos de Amozoc y el clero secular. Tras el despojo de doctrinas, el impulso a la 
devoción josefina respondió a la visión de la monarquía hispánica y a la intervención de Palafox 
como figura paternalista y secular. La devoción josefina-monárquica recibió el respaldo de la 
república de naturales y de los españoles residentes; así, el impacto de la secularización derivó 
en la remoción de las doctrinas mendicantes, la llegada del clero diocesano y el consecuente 
cambio devocional tutelar.

El arraigo de la devoción josefina en la parroquia de Amozoc —que perduró por más 
de cincuenta años— fue interrumpido en la primera década del siglo XVIII tras el retorno de la 
devoción fundacional, resultado de negociaciones entre los frailes franciscanos —custodios de 
la imagen mariana—, la feligresía y el clero secular. Entre los acuerdos figuraba la obtención de 
ingresos por las obvenciones pagadas al clero regular por administrar ciertos servicios religiosos 
en el convento. Con el arribo de la imagen de la Asunción, el pueblo de Amozoc experimentó 
una nueva reestructuración devocional, aceptándola nuevamente como devoción titular. Entre 

607 Inventario de los bienes pertenecientes a los indios…, fols. 4v-6v. 
608 Ibídem, fol. 6v. 



121

los elementos que favorecieron esta reivindicación se encuentran la producción pictórica de 
una serie dedicada a la vida de la Virgen y la segunda etapa constructiva de la sede parroquial 
—financiada por el clero secular y las cofradías mediante limosnas—, así como el patrocinio 
de la fiesta patronal por parte del cabildo indio, que también sufragaba los servicios religiosos.

El dinamismo de las cofradías de Amozoc —de españoles e indios— propició el 
fortalecimiento social de la población, pese a las diferencias de estrato social y la pugna entre 
cleros. La organización de fiestas, ritos y procesiones manifestó una sociedad que construía 
identidad a partir de las devociones, como las del Santo Entierro, la Virgen de la Soledad, 
el Santísimo Sacramento y las Benditas Ánimas del Purgatorio. Desde 1600, la sociedad de 
Amozoc buscó estructurarse devocionalmente mediante la afiliación a cofradías y hermandades 
que perduraron hasta los siglos XVIII y XIX, creando mecanismos para solventar sus gastos 
—aportaciones de cofrades, donaciones, bienes y censos—.



122

ANEXO 2

Imagen 2.1. Bóveda de cañón corrido con lunetos de la iglesia conventual de Amozoc. 
Fuente: Acervo fotográfico de Pedro Ayala Soledad, Amozoc, Pue., a 02 de julio de 2022.

 
Imagen 2.2. Contrafuertes internos de la iglesia conventual de Amozoc. 

Fuente: Acervo fotográfico de Pedro Ayala Soledad, Amozoc, Pue., a 02 de julio de 2022.



123

Imagen 2.3. Cúpula de la iglesia conventual de Amozoc. 
Fuente: Acervo fotográfico de J. Jacinto Alberto Ponce Torres, Amozoc, Pue., s/f

Imagen 2.4. Vista del muro sur de la iglesia conventual de Amozoc. 
Fuente: Acervo fotográfico de Pedro Ayala Soledad, Amozoc, Pue., a 02 de julio de 2022.



124

Imagen 2.5. Antigua torre-campanario de la iglesia conventual de Amozoc. 
Fuente: Acervo fotográfico de J. Jacinto Alberto Ponce Torres, Amozoc, Pue., s/f.

Imagen 2.6. Restos de la cubierta del claustro alto del convento de Amozoc.
 Fuente: Acervo fotográfico de J. Jacinto Alberto Ponce Torres, Amozoc, Pue., aprox. década de 1970.



125

Imagen 2.7. Bóveda de cañón con lunetos de la iglesia parroquial de Amozoc. 
Fuente: Acervo fotográfico de Pedro Ayala Soledad, Amozoc, Pue., a 17 de junio de 2022.

 
Imagen 2.8. Cuadro de Los desposorios místicos de la Virgen y san José, 1710. 

Fuente: Acervo fotográfico de Pedro Ayala Soledad, Amozoc, Pue., a 03 de septiembre de 2022.



126

Imagen 2.9. Cuadro de La visitación, 1710. 
Fuente: Acervo fotográfico de Pedro Ayala Soledad, Amozoc, Pue., a 03 de septiembre de 2022.

 
Imagen 2.10. Fragmento del Mapa de Amozoque, 1711. 

Fuente: AGN, Instituciones Coloniales, Colecciones, Mapas, Planos e Ilustraciones (280). https://guiageneral.
agn.gob.mx/visorimg/visorimg.php?CodR=MX09017AGNCL01SB01FO178MAPILUUS0667.



127

Imagen 2.11. Retablo de la capilla de Jesús Nazareno en la parroquia de Amozoc. 
Fuente: Acervo fotográfico de Pedro Ayala Soledad, Amozoc, Pue., a 22 de marzo de 2024.

Imagen 2.12. Antiguo curato del partido de Amozoc. 
Fuente: Acervo fotográfico de Pedro Ayala Soledad, Amozoc, Pue., a 04 de septiembre de 2022.



128

 
Imagen 2.13. Cuadro de ánimas del purgatorio del barrio de San Antonio de Padua, Amozoc. 

Fuente: Acervo fotográfico de Pedro Ayala Soledad, Amozoc, Pue., a 25 de septiembre de 2022.

 
Imagen 2.14. Templo de Santiago Apóstol de Amozoc. 

Fuente: Acervo fotográfico de la parroquia de Santa María de la Asunción, Amozoc, Pue., s/f.



129

Imagen 2.15. Procesión con la imagen de Jesús Nazareno, Amozoc. Fuente: Fotografía de Juana Báez García 
y Benjamín Zepeda Espinoza, Amozoc, Pue., aprox. década de 1940. En Cachitos de Amozoc [Página de Face-

book]. https://www.facebook.com/CachitosdeAmozoc.



130

Tabla II.I Listado de curas párrocos del partido de Amozoc, 1641-1799
Años Nombre Años Nombre

1641-1646 Br. Antonio González Lazo, cura 
beneficiado

1725-1731 Br. Nicolás Patiño de Valenzuela, 
cura coadjutor, vicario y juez ecle-

siástico
1646 Lic. Juan de Anzures, cura bene-

ficiado 
1732-1735 Lic. Manuel Páez de Villanueva, 

cura interino, vicario y juez ecle-
siástico

1647 Br. Pedro de Medina, cura bene-
ficiado 

1736-1741 Lic. Joseph Ignacio de Montoya, 
cura beneficiado, vicario y juez 

eclesiástico
1647-1648 Lic. Luis Pérez de Orozco, cura 

beneficiado
1742-1750 Dr. Joseph Baltazar de Somonte y 

Velasco, cura beneficiado, vicario y 
juez eclesiástico

1649-1663 Lic. Fernando de Vargas Basurto, 
cura beneficiado y juez eclesiástico

1751-1753 Lic. Joseph de Mier Caso y Estra-
da, cura beneficiado, vicario y juez 

eclesiástico
1664- ¿1682? Lic. Juan Álvarez de Murias, cura 

beneficiado y juez eclesiástico
1753-1754 Br. Juan Joseph Mercado, cura 

interino, vicario y juez eclesiástico
1683-1685 Br. Cristóbal López de Cabrera, 

cura beneficiado, vicario y juez 
eclesiástico

1755-1757 Lic. Manuel Páez de Villanueva, 
cura beneficiado, vicario y juez 

eclesiástico
1685-1690 Br. Joseph Martínez de Mazarrón, 

cura beneficiado y juez eclesiás-
tico. 

1757-1770 Br. Juan Agustín de Fuentes, cura 
propio y juez eclesiástico

1690-1708 Br. Domingo de Arrieta, cura 
beneficiado, vicario y juez ecle-

siástico

1770-1776 Br. Carlos Ignacio Ximénez, cura 
propio, vicario y juez eclesiástico

1712-1713 Br. Miguel Gutiérrez Godínez y 
Br. Cristóbal Fernández de Parda-

vé, curas interinos

1777-1778 Dr. Ignacio Vega y Caballero, cura 
interino, vicario y juez eclesiástico

1714 Br. Miguel Francisco de Ribade-
neira y de la Plaza, cura benefi-

ciado

1778-1783 Lic. Pedro Valeriano Barrientos, 
cura propio, vicario y juez ecle-

siástico
1715-1717 Lic. Sebastián de Santiesteban, 

cura
1783 Manuel de Inchaurregui, teniente 

de cura
1718-1720 Br. Joseph Ruiz de León, cura 

coadjutor, vicario y juez eclesiás-
tico 

1784-1795 Dr. Ignacio Méndez Quiñones y 
Ramírez, cura propio, vicario y 

juez eclesiástico
 1721-1724 Br. Miguel Joseph Gorospe Irala, 

cura coadjutor, vicario y juez ecle-
siástico

1795-1799 Lic. Ignacio Tomás García Ca-
rranco, cura propio, vicario y juez 

eclesiástico
1724 Lic. Nicolás Rejano Mudarra, cura 

beneficiado, vicario y juez ecle-
siástico

Fuente: APSMAAP, Serie Cofradías, cajas 52, 54 y 55, Serie Bautismos, caja 1; Juan de Palafox y Mendoza, Relación de 
la visita eclesiástica del obispo de Puebla (1643-1646), transcripción, introducción y notas de Bernardo García Martínez, 
México: Editorial Nuestra República, 1997, p. 137; y Francisco Javier Cervantes Bello, “Las reformas eclesiásticas y 
la territorialización del obispado de Puebla, c. 1570-1660”, en María del Pilar Martínez López-Cano y Francisco Javier 
Cervantes Bello (coords.), Reformas y resistencias en la Iglesia novohispana, México: UNAM, IIH, 2014, p. 191.



131

Tabla II.II Cargo y data de la cofradía del Santísimo Sacramento, 1636, 1649, 1685, 
1728, 1743, 1771

Año Cargo Data Alcance
1636 606 pesos y 3 tomines 321 pesos 285 pesos y 3 tomines

1649 395 pesos y 5 reales y me-
dio

120 pesos y 1 real 275 pesos y 4 reales y 
medio

1685609 223 pesos y 1 real y medio 275 pesos y 6 reales y me-
dio

51 pesos y 5 reales

1728 697 pesos y 6 reales y me-
dio

494 pesos y 4 reales 203 pesos y 2 reales y 
medio

1743 725 pesos y 3 reales 499 pesos y 6 reales 225 pesos y cinco reales
1771 1000 pesos y 7 reales 611 reales y 3 reales 389 pesos y 4 reales

Fuente: Datos obtenidos del APSMAAP, Serie Cofradías, caja 55. 

Tabla II.III Cargo y data de la cofradía de las Benditas Ánimas del Purgatorio, 1636, 
1649, 1685, 1753, 1770, 1793

Año Cargo Data Alcance
1636 174 pesos 152 pesos 22 pesos 

1649 122 pesos 104 pesos y 7 tomines y 
medio

17 pesos y medio tomín

1685 223 pesos y 1 real y medio 275 pesos y 6 reales y me-
dio

51 pesos y 5 reales

1753 184 pesos y 6 reales 174 y 2 reales y medio 10 pesos y 3 reales y 
medio

1770 123 pesos y 7 reales y me-
dio 

150 pesos y 4 reales 26 pesos y 4 reales y 
medio

1793 922 pesos y 7 reales 965 pesos y 3 reales y me-
dio

42 pesos y 4 reales y 
medio

Fuente: Datos obtenidos del APSMAAP, Serie Cofradías, cajas 52 y 55.

609 En el año de 1685 las cuentas eran de ambas cofradías de españoles: Santísimo Sacramento 
y Benditas Ánimas del Purgatorio.



132

CAPÍTULO III                                                                                                                            

Santa María de la Asunción, patrona de Amozoc (siglos XIX-XX)

Las imágenes devocionales cumplieron una función esencial en la historia de los pueblos de 
México y en sus prácticas religiosas.610 Se convirtieron en centros de complejas redes sociales y 
de la organización administrativa de las comunidades, representadas por los agentes encargados 
de impulsar la devoción —los cofrades o mayordomos—. Por herencia del período novohispano, 
la población de Amozoc continuó financiando la devoción de la Asunción entre los siglos XIX 
y XX, ya que bajo el patronazgo mariano la comunidad devota rendía pleitesía a la devoción 
fundacional. La feligresía y el clero secular emplearon diversas herramientas para fortalecer 
esta práctica religiosa a lo largo de ambas centurias, mientras surgían nuevas asociaciones y 
mayordomías —en particular, las de los barrios— que daban sentido a la cofradía titular.

Este capítulo estudia la devoción patronal a Santa María de la Asunción en Amozoc 
mediante la organización devocional de la feligresía, identificando su impacto social durante la 
primera mitad del siglo XIX y las primeras décadas del siglo XX. Se analizan los escenarios en 
que la sociedad amozoquense participó en el funcionamiento de sus cofradías, en particular, la 
de la santa patrona, durante el tránsito del antiguo régimen al México independiente. Asimismo, 
se estudian los sucesos que marcaron profundamente la historia devocional de Amozoc en las 
primeras décadas del siglo XX y, sobre todo, la acción conjunta de los devotos marianos y del 
clero secular para establecer mecanismos que permitieran sostener la devoción titular.

III.I. La patrona de Amozoc: estructuración y fortalecimiento devocional en el siglo XIX

La monarquía hispánica se vio envuelta en una serie de conflictos bélicos con distintos imperios 
europeos, entre ellos Inglaterra —de 1779 a 1783— y Francia —de 1793 a 1795—. También 
enfrentó dos guerras navales con el Imperio británico: la primera de 1796 a 1802 y la segunda de 
1804 a 1808. Estas confrontaciones provocaron una severa crisis económica en España.611 Para 
cubrir las erogaciones de la guerra angloespañola, el rey Carlos III ordenó en 1780 el cobro de 
un donativo universal y patriótico. Se dispuso que cada varón indio, mulato y mestizo mayor de 

610 Cfr. Gisela von Wobeser, et al., “Prólogo”, en Gisela von Wobeser, et al. (coords.), La función de las imágenes 
en el catolicismo novohispano, México: UNAM, 2019, p. 7.  
611 Cfr. Gisela von Wobeser, Dominación colonial. La consolidación de vales reales en Nueva España, 1804-1812, 
México: UNAM, IIH, 2003, p. 17; Carlos Marichal, “Las guerras imperiales y los préstamos novohispanos”, 
Historia Mexicana, vol. 39, núm. 34, abril-junio, 1990, p. 881. https://historiamexicana.colmex.mx/index.php/
RHM/article/view/2136/3022.



133

18 años aportara un peso; los españoles, nobles y sirvientes debían contribuir con dos pesos.612    
El erario real necesitó más recursos para solventar los gastos militares y externos. Ante 

ello, el monarca emitió títulos de deuda pública conocidos como vales reales, destinados a 
enfrentar el déficit financiero generado por los réditos anuales de los préstamos solicitados 
por la corona. Para contrarrestar tanto la deuda pública como “la adopción de una política de 
progresivo endeudamiento de los gobiernos […] en los territorios americanos”,613 se emitieron 
en 1780 los primeros vales reales. Eran papeles firmados por el rey que consignaban el monto 
prestado en efectivo por los vasallos, lo cual permitió apoyar económicamente a la metrópoli.614 
Estos vales circularon en la Nueva España como si fueran dinero y fueron aceptados por la 
sociedad novohispana, pues prestar a la corona se entendía como una muestra de lealtad al 
monarca.

No obstante, la continua emisión de vales provocó su inevitable devaluación. En 
respuesta, la corona buscó nuevos mecanismos para estabilizar su precio y obtener préstamos 
sin recurrir a más títulos de deuda pública.615 En 1798 se implementó la medida conocida como 
Consolidación de Vales Reales, que afectaba directamente las propiedades del clero en España616 
y “consistió en la enajenación de bienes de instituciones educativas, de salud y de beneficencia, 
así como de fundaciones que tenían propósitos religiosos”.617

En noviembre de 1804 esta disposición se extendió a todo el imperio mediante el “Real 
Decreto para la Enajenación de Fincas de Obras Pías en América”618 —o de Consolidación de 
Vales Reales— y la Instrucción del 26 de diciembre del mismo año. El decreto, al igual que 
en la península, ordenaba la enajenación y venta de las posesiones de la Iglesia, en particular 
bienes raíces, capitales de capellanías y obras pías pertenecientes a instituciones eclesiásticas y 
seculares —catedrales, parroquias, conventos, establecimientos educativos, hospitales y obras 
de beneficencia—, además de las cofradías de seglares.619 El Real Decreto, la Instrucción y las 
cartas dirigidas al virrey, al arzobispo de México, a los prelados y a los funcionarios del resto 
de las diócesis llegaron a la Nueva España el 23 de abril de 1805.620

612 Cfr. José Javier Guillén Villafuerte, Auxilios para el rey de España. Fiscalidad extraordinaria y sociedad en 
una época de guerras atlánticas. La intendencia de Chiapas, 1780-1821, tesis de licenciatura en Historia, México: 
BUAP, 2018, pp. 83-84.  
613 Tanck de Estrada, “¿Reino o colonia?…”, p. 325. 
614 Cfr. Rubial (coord.), La Iglesia…, p. 527; Jáuregui, “Las reformas borbónicas”, 2019, pp. 130-131.
615 Cfr. Jáuregui, “Las reformas borbónicas”, 2019, p. 131.
616 Cfr. Connaughton, “De las reformas…”, p. 104.
617 Wobeser, Dominación colonial…, p. 22.
618 Ibídem, p. 34.
619 Ibídem, p. 119.
620 Cfr. Guillén, op. cit., pp. 182-183; Wobeser, Dominación colonial…, p. 51.



134

En las capitales de los virreinatos se estableció un organismo denominado Junta 
Superior de Consolidación, encargado de fungir como la máxima autoridad para ejecutar el 
Real Decreto. En cada diócesis se formaron además Juntas Subalternas.621 La Junta Subalterna 
de Puebla, instalada en 1805, debía obtener información sobre las propiedades a enajenar 
que pertenecían a las instituciones religiosas de la diócesis. Los datos eran recabados por los 
párrocos, mayordomos, escribanos de pueblo o arrendatarios. Una vez reunida la información 
sobre bienes inmuebles, capitales líquidos y de inversión, los obispos iniciarían la aplicación 
del mandato de la Consolidación de Vales Reales utilizando los bienes de las capellanías y obras 
pías, o bien, los bienes considerados “espiritualizados”.

De esta manera, el obispo estaba obligado a ejercer su autoridad como pastor de almas 
y como funcionario real dentro de su jurisdicción episcopal, aplicando la Consolidación —
particularmente en las parroquias—. En los pueblos de indios como Amozoc, “el hecho de que 
los bienes enajenados a las parroquias fueran en su mayoría capitales de inversión significó que 
el mayor peso cayó sobre sus deudores, que casi siempre eran los propios parroquianos”.622 A 
la parroquia de Santa María de la Asunción del partido de Amozoc también se le solicitó un 
registro de sus posesiones, que posteriormente serían evaluadas y confiscadas:

Noticias de los capitales y obras pías de este curato de Santa María de la Asunción, 
Amozoc.
En este pueblo de naturales de Nuestra Señora de la Asunción, Amozoc, el cura propio 
don Ignacio García Carranco recibió orden del ilustrísimo señor don Manuel Ignacio 
González del Campillo, obispo de Puebla, con fecha 18 de octubre de 1806; por 
cordillera en que expresamente manda remita a la secretaría nota circunstanciada sobre 
bienes espiritualizados, pertenecientes a esta parroquia y curato y es la que sigue:623

Un año después del arribo del Real Decreto y de la Instrucción, el cura de Amozoc recibió 
la notificación del mandato emitido por el obispo angelopolitano. Desde 1795, el licenciado 
Ignacio Tomás García Carranco estaba a cargo de la parroquia de Amozoc y, para 1806, conocía 
a fondo la organización social y financiera tanto de la parroquia como de las cofradías de indios, 
españoles y otras castas [Ver Tabla II.I]. Cabe mencionar que el presbítero Ignacio García había 
mandado elaborar una pintura de La Preciosa Sangre de Cristo y los Santos Sacramentos para la 

621 Cfr. Wobeser, Dominación colonial…, p. 38. 
622 Ibídem, p. 127.
623 Libro de gobierno de esta parroquia de Amozoc, del mes de enero de 1822, al mes de mayo del año de 1889, 
APSMAAP, Serie Gobierno, caja 62, fol. 18r. 



135

sacristía en el año 1800 [Imagen 3.1]. Una vez recibido el mandato episcopal, registró los bienes 
parroquiales con los datos requeridos: origen de los bienes, fecha de las escrituras, nombres 
de los prestatarios de capitales a censo o a depósito irregular, fiadores o hipotecas, plazos de 
préstamo, así como las fincas arrendadas, su ubicación, los nombres de los arrendatarios y el 
monto del arrendamiento.624 

Los bienes dotales —o aquellos provenientes del momento fundacional de las cofradías— 
no estaban sujetos a enajenación, al igual que los bienes muebles —obras de arte, objetos 
sacros, indumentaria, entre otros—, pues la medida no buscaba afectar el funcionamiento de 
estas organizaciones.625 En cambio, los bienes adquiridos con posterioridad a su fundación, el 
dinero líquido y el capital en préstamo sí quedaban comprendidos dentro de la Consolidación.626 
Estas posesiones incluían las capellanías y obras pías con las que la población financiaba una 
devoción y procuraba la salvación de su alma, aunque en este caso terminaron perjudicando a 
distintos sectores de la sociedad.

El censo cargado sobre el rancho de San José la Laguna, ubicado en la jurisdicción de 
Amozoc, también fue incluido entre los bienes de la parroquia. Su principal era de 2 000 pesos 
y generaba un rédito de 100 pesos anuales, con los que se costeaban misas cantadas dedicadas a 
San José todos los martes del año. El rancho pertenecía a Miguel Caballero, quien lo arrendaba 
a don Ignacio Rojas, vecino del pueblo de Amozoc. El fundador de este censo había sido don 
José de la Torre y Aldana, cura de Acajete, testado en enero de 1673,627 y, en 1767, la familia De 
la Torre aún mantenía la posesión del rancho.628 

Aunque el testamento databa de 1673, se trataba de un bien “espiritualizado” que había 
sido arrendado después de la fundación de la devoción al patriarca San José en el partido de 
Amozoc, tras la secularización de doctrinas en 1641. El regreso de la imagen fundadora a la 
sede parroquial no implicó un cambio administrativo en sus pertenencias —como las fincas 
arrendadas—, pues estas formaban parte de las arcas de la parroquia como institución eclesiástica 
y no de alguna cofradía en particular. Asimismo, sobre el rancho de San Sebastián, anexo a 
la hacienda de San Mateo, estaban fincados 500 pesos destinados a las misas de aguinaldo, 
desconociéndose el fundador y el valor del inmueble.629

Además, 500 pesos estaban asignados para un septenario de misas anuales dedicadas a 

624 Cfr. Wobeser, Dominación colonial…, pp. 65-66.
625 Ibídem, p. 37.
626 Ídem.
627 Libro de gobierno de esta parroquia…, fol. 18r.
628 Testamento de doña Michaela Sánchez de Oropeza, Amozoc, 1767, APSMAAP, Serie Cofradías, caja 53, s/f. 
629 Libro de gobierno de esta parroquia…, fol. 18r.



136

la Preciosa Sangre de Cristo, con un gravamen de 25 pesos por el alma de Feliciano Gutiérrez y 
[Juan] de Luna. El capital lo reconocían don Miguel Torija por 300 pesos y don Antonio Salas 
por 200 pesos sobre sus respectivas casas, sin que se registrara el valor de los bienes ni la fecha 
del préstamo. Por último, desde 1782 estaban fincadas cuatro misas rezadas cada año por 80 
pesos, cuya fundadora era doña Petra González Barroso. Todo ello demuestra que la economía 
parroquial de Amozoc, hacia finales del siglo XVIII y principios del XIX, estaba sólidamente 
conformada, sin considerar aún las obvenciones derivadas de la administración sacramental, los 
servicios religiosos y otros ingresos no registrados.

No obstante, las cofradías de indios, de acuerdo con lo establecido en la Instrucción 
de 1805, estaban exentas del cumplimiento del mandato real. La misma Instrucción también 
“sugería que aquellas comunidades de indios que tuvieran ‘caudales sobrantes’ pudieran invertir 
estos últimos en las cajas de Consolidación con el fin de que el Estado les pagara réditos sobre 
ellos”.630 Pudiendo recibir un rédito del 5% anual sobre la cantidad entregada. Por esta razón, 
las devociones de naturales —entre ellas, la de la santa patrona— declararon su pobreza para 
no contribuir al erario real y, de ese modo, conservar las propiedades que a lo largo de los siglos 
habían obtenido por donaciones, compras u otros medios adquisitivos:

La patrona del pueblo Nuestra Señora de la Asunción, a Nuestra Señora de los Dolores, 
a la Purísima Concepción, a Nuestra Señora del Refugio (pérdida), a Señor San José, a 
Nuestra Señora del Rosario (pérdida), al Señor de la Misericordia, a la Magdalena, a la 
Verónica, Nuestra Señora de la Soledad, a Jesús Nazareno, a San Miguel, Santiago, San 
Antonio, Santo Ángel de la guarda, todas estas funciones no tienen fondos ni imposición 
alguna, sino que [todas] se hacen de limosnas que a su tiempo de […] los puros indios 
y demás castas.631

Es claro que algunas cofradías se sostenían únicamente de las limosnas de sus integrantes. 
Tal era el caso de la organización seglar de Nuestra Señora de la Soledad, con título del 
Rosario, conforme a lo establecido en la constitución que la regía. Desde mediados del siglo 
XVIII, la cofradía de la Soledad se describía como una corporación “pobre”, ya que no poseía 
bienes propios y dependía exclusivamente de las limosnas, al igual que las hermandades de 
la Magdalena y la Verónica. Además, admitía a cualquier persona sin distinción de casta o 
“nación” de origen, y no únicamente a población india.632 Empero, la base legal para que una 

630 Cfr. Wobeser, Dominación colonial…, p. 69.
631 Libro de gobierno de esta parroquia…, fol. 20r.
632 Legajo sobre la fundación de la cofradía de Nuestra Señora de la Soledad…, fol. 9r.



137

corporación quedara exenta de la medida del monarca era pertenecer a una cofradía de indios, 
a pesar de formar parte de otro grupo social, como ocurría con la cofradía de Jesús Nazareno.

Según el registro de sus bienes, las devociones de San Miguel, Señor Santiago, San 
Antonio y Santo Ángel eran financiadas por la comunidad india de cada barrio que rodeaba la 
plaza central del pueblo. Esto se evidencia en el caso del barrio de San Antonio de Padua: en 
1809, don Felipe Conde, gobernador del cabildo indio, solicitó —junto con otros miembros de 
la comunidad— la elección de un nuevo mayordomo y la entrega de cuentas al párroco para 
el sostenimiento de la cofradía por medio de limosnas.633 Aunque se menciona al funcionario 
del cabildo, es razonable suponer que otras castas, como mestizos, negros y mulatos, formaban 
parte tanto de la jurisdicción del barrio como de la propia cofradía.

La cofradía de indios de Nuestra Señora de la Asunción —cuya imagen fundadora 
ocupaba el altar mayor como titular del pueblo de Amozoc a inicios del siglo XVIII— afirmaba 
no poseer bienes propios para financiar la devoción mariana. Por ello, las limosnas de sus 
cofrades solventaban los gastos de la fiesta patronal anual (15 de agosto), las misas mensuales, 
las elecciones y el apoyo económico a los miembros, tal como funcionaban otras corporaciones. 
Sin embargo, como se analizó en el primer capítulo, desde 1554 los caciques indios habían 
donado solares de tierra para que los productos obtenidos contribuyeran a financiar la devoción, 
aunque dichos terrenos se encontraran en el área del convento.634 

Los bienes “espiritualizados” de la cofradía titular fueron deliberadamente omitidos con 
la intención de evitar su entrega para confiscación, aun cuando la Instrucción de 1805 lo prohibía. 
En cambio, las posesiones de las cofradías de españoles estaban sujetas a la Consolidación; por 
tanto, las de Santísimo Sacramento y Benditas Ánimas del pueblo de Amozoc debían incluirse 
entre las corporaciones obligadas a entregar los bienes a enajenar —específicamente aquellos 
adquiridos después de su fundación—. Como se examinó en el segundo capítulo, ambas 
cofradías fueron creadas entre 1600 y 1601; sin embargo, es posible que ya no conservaran las 
propiedades donadas por sus cofrades fundadores por distintas razones, como la venta de los 
inmuebles o la conclusión de los contratos de arrendamiento durante la primera década del siglo 
XIX.

A pesar de que la orden del obispo llegó a manos del cura García Carranco en octubre 
de 1806, “la mayoría de las cofradías […] ocultó y retrasó información como una medida para 

633 Libro de la cofradía de San Antonio de Padua fundada en esta parroquia el año de 1809, al año de 1840, 
APSMAAP, Serie Gobierno, caja 57, 2r. 
634 Cfr. “Donación de tierras…”, op. cit., p. 104 [fol. 138v]. 



138

resistir a la Consolidación”.635 El prelado angelopolitano emprendió una visita pastoral y, al 
llegar al pueblo de Amozoc el 5 de noviembre de 1807, revisó los libros de cargo y data de 
las cofradías del Santísimo y de Ánimas, aprobando las cuentas asentadas en las partidas.636 
El obispo Manuel Ignacio González exhortó a los cofrades de ambas corporaciones a revisar 
nuevamente las cuentas antes de las elecciones de mayordomos, mediante dos sujetos de 
confianza, mientras que, para la cofradía de las Benditas Ánimas, hizo una puntualización 
específica sobre el tema de las propiedades:

Por lo que toca a la lista mencionada de censos pertenecientes a la misma cofradía, 
su señoría ilustrísima mandaba y mandó que el actual rector de ella haga se forme 
inventario separado de sus bienes, incluyéndose en él los muebles, y guardando con el 
mismo inventario las escrituras de los censos. Y, por último, que el mucho dinero que 
dice estarse debiendo de la casa que tomaron a censar don José de Huerta y don Juan 
José de Tapia, difuntos, se liquide con la posible brevedad, y se cobre del mismo modo 
lo que deben los inquilinos después que la casa volvió a dicha cofradía.637

La visita del obispo tuvo como propósito inspeccionar los libros de cuentas para conocer 
el movimiento económico de las cofradías de españoles y su adecuado funcionamiento, así 
como los bienes que mantenían bajo su custodia y con los cuales solventaban los gastos de la 
devoción. Los mayordomos del Divinísimo Sacramento, don Miguel de Fuentes, y de Ánimas 
del Purgatorio, don Pedro Santiago Moreno, implementaron diversas estrategias para seleccionar 
los bienes que entrarían en la Consolidación sin afectar en exceso a las corporaciones. Cada 
uno de los oficiales, junto con el cura propio de Amozoc, Ignacio García Carranco, revisó los 
capitales líquidos, censos y propiedades.

En el expediente de los capitales y obras pías de la parroquia de Amozoc, la cofradía 
del Santísimo señaló las fuentes sólidas de sus ingresos, con las cuales financiaba gran parte de 
la devoción; la más importante era el rancho de San Diego de Alcalá, en Chachapalsingo, de 
cuatro caballerías y media.638 La imposición de la capellanía del rancho se estableció “mediante 
un valor o principal, que debía conservarse sin merma alguna, con cuya renta o réditos se rezaba 
por el alma del donante, los de su intención o, en general por los que estuviesen purgando sus 

635 Cfr. Wobeser, Dominación colonial…, p. 66.
636 Libro de la cofradía del Santísimo Sacramento, de esta parroquia de Amozoc, del año de 1771…, fols. 99v-100r; 
Libro de la cofradía de las Benditas…, fols. 83r-83v.
637 Libro de la cofradía de las Benditas…, fol. 83r. 
638 Libro de gobierno de esta parroquia…, fol. 18v.



139

culpas”.639 En este caso, la capellanía fue fundada, en 1602, por el alma de Dionisio de Mena, 
hermano mestizo y fundador de la cofradía del Santísimo;640 sin embargo, la cofradía había 
obtenido la licencia eclesiástica dos años antes, razón por la cual esta propiedad se incluyó entre 
los bienes a enajenar.

El rancho de San Diego aún no había sido evaluado al momento del registro; no obstante, 
el rédito correspondiente a este bien inmueble superaba el 5% anual. Además, se encontraba 
arrendado a un natural del pueblo de Chachapalsingo por 225 pesos, que debía entregar al 
mayordomo del Santísimo cada año.641 Con ese arrendamiento se financiaban las misas de 
renovación; las de los terceros domingos de cada mes con diáconos y procesión en la iglesia; la 
misa del Jueves Santo; y la fiesta de Corpus con su octava —incluidas misas con diáconos, tres 
procesiones, dos sermones y la exposición del Santísimo—. Asimismo, se cubrían las misas de 
San Juan Bautista (24 de junio), la Natividad de Nuestra Señora (8 de septiembre), San Miguel 
(29 de septiembre), San Diego (13 de noviembre), entre otras.642

Otro censo pertenecía al rancho de San Nicolás, de la jurisdicción de Amozoc, fundado 
por Fernando de la Torre en 1622. El principal ascendía a 1800 pesos y el dueño, don Juan 
Pedro Yurami, pagaba 90 pesos anuales. En cuanto a los bienes inmuebles, se reconocía a la 
cofradía una casa y tierras valuadas en 200 pesos, con un rédito del 5%. De la casa cural se 
retribuían 20 pesos correspondientes a un principal de 400 pesos, cuya escritura estaba firmada 
por el sacerdote García Carranco. Asimismo, la cofradía poseía otras tres casas arrendadas y 
solares de tierra, además del rancho de San Matías, con un principal de 600 pesos y un rédito de 
30 pesos.643 Todas estas posesiones reflejaban su capacidad económica, fruto de adquisiciones 
realizadas por compra, traspaso o donación.

La cofradía de las Benditas Ánimas del Purgatorio poseía también una casa cuyo 
principal había sido adquirido por el mayordomo Cristóbal Santiesteban. El censo redimible 
fue tomado por dos sujetos en 200 pesos y, tras su fallecimiento, la casa continuó alquilándose 
por separado.644 Sin embargo, el capital no siempre se liquidaba de inmediato y, como ocurrió 
con esta propiedad, los inquilinos se convirtieron en deudores de la cofradía. Por ello, en 1807, 

639 Francisco Javier Cervantes Bello, “El impulso de las capellanías, el clero y el territorio episcopal, Puebla, c. 
1600-1640”, en María del Pilar Martínez López-Cano y Francisco Javier Cervantes Bello (coords.), La Iglesia y 
sus territorios, siglos XVI-XVIII, México: UNAM, IIH, BUAP, 2020, p. 209 [Nota del autor].
640 Libro de gobierno de esta parroquia…, fol. 18v; Libro que contiene escrituras…, s/f; Libro primero de la fun-
dación…, fol. 54r.
641 Libro de gobierno de esta parroquia…, fol. 18v.
642 Ídem.
643 Ibídem, fols. 18v-19r.
644 Ibídem, fol. 19v. 



140

el obispo de Puebla ordenó saldar el adeudo y cobrar a los arrendatarios “el mucho dinero”. 645 
Al igual que la cofradía del Santísimo, a la de Ánimas le eran reconocidas otras cuatro casas 
con diferente valor y rédito (la cuarta casa contaba con solares de magueyes); pero, como 
corporación seglar, agregaba a la lista las aportaciones de los cofrades, por ejemplo, las misas 
de todos los lunes y el aniversario por los difuntos, así como el apoyo económico de seis pesos 
a la familia de los hermanos fallecidos.646

Las cofradías del Santísimo Sacramento y de las Benditas Ánimas debieron de presentar 
sus propiedades sólo de manera parcial, por lo que el cura tuvo la obligación de informar a la 
Junta Subalterna de Puebla para iniciar el proceso de la Consolidación de Vales Reales. Aunque 
las dos cofradías de españoles entregaron solo 12 pesos, 10 pesos los dos tenientes de cura, y 
150 pesos el párroco,647 destaca la amplitud de las posesiones de las devociones en Amozoc y de 
la parroquia, necesarias para financiar el culto divino, las fiestas y los servicios religiosos. Sobre 
todo, pretendían mostrar la lealtad de los cofrades al monarca hispánico al entregar los bienes 
para su evaluación —si aún no lo habían sido— con miras a su posterior remate en subasta 
pública. Al parecer, el mandato real no se ejecutó por completo, pues en 1810 la cofradía del 
Santísimo aún conservaba el censo del rancho de San Diego, las casas curales y otras rentas.648

La venta de los bienes afectaba gravemente a las cofradías de españoles “en cuanto a los 
réditos que recibieron de la Consolidación, ya que éstos se pagaban sobre el precio de venta, no 
sobre el valor real de las propiedades”.649 El producto de la venta de los inmuebles y el cobro 
de los capitales líquidos pasaban directamente a las cajas reales como parte de la Consolidación 
recaudada en las diócesis; posteriormente se enviaban a la metrópoli mediante las tesorerías 
generales y, de ahí, a la Comisión Gubernativa en España.650 “Sus efectos económicos y sociales 
perturbaron a toda la sociedad novohispana y mostraron la gran importancia que la riqueza 
eclesiástica tenía para la economía”,651 provocando la descapitalización del virreinato al salir 
una gran cantidad de moneda en efectivo de Nueva España.

Por otra parte, en la década de 1820 se produjo una serie de transformaciones políticas, 
sociales y culturales en el virreinato de Nueva España y en la naciente nación mexicana, alterando 
la estructura social del antiguo régimen tras los movimientos independentistas. La formación 

645 Libro de la cofradía de las Benditas…, fol. 83r.
646 Ibídem, fols. 19v-20r. 
647 Cfr. Salazar, Obispos de Puebla…, 2006, pp. 340-349.
648 Libro de la cofradía del Santísimo Sacramento, de esta parroquia de Amozoc, del año de 1771…, fol. 108r.
649 Wobeser, Dominación colonial…, p. 156.  
650 Cfr. Alfredo Ávila y Luis Jáuregui, “La disolución de la monarquía hispánica y el proceso de independencia”, 
en Erik Velásquez García, et al., Nueva historia general…, p. 357; Wobeser, Dominación colonial…, pp. 39-115.
651 Rubial (coord.), La Iglesia…, p. 525.



141

de nuevos entramados de poder, en un territorio extenso, mal comunicado y con población 
escasa y heterogénea,652 generó una profunda inestabilidad pese a la jura de la Independencia de 
México el 27 de septiembre de 1821.653 Del nuevo gobierno —en el que Agustín de Iturbide fue 
proclamado emperador en mayo de 1822— hasta su posterior ilegalidad, el Congreso, a través 
del acta del 31 de enero de 1824 y ante el temor a la fragmentación del territorio, constituyó los 
Estados Unidos Mexicanos para garantizar la unión nacional y elaborar la primera Constitución 
con un gobierno central.654

“Durante el largo periodo de 1821 a 1836 la fe religiosa de los mexicanos permaneció 
incólume, como antes, y las prácticas públicas oficiales pretendieron proyectar una imagen 
de estrecha colaboración entre el clero y los gobiernos”.655 El ayuntamiento constitucional 
sustituyó al cabildo indio tras las reformas de la Constitución de Cádiz, anulando la posibilidad 
de que los pueblos eligieran a sus propios funcionarios como lo habían hecho durante tres siglos 
e incorporando a las demás castas en las elecciones, y no solo a los indios principales.656 La 
figura jurídica del “indio”, sujeto a derechos y obligaciones como vasallo del rey, se transformó 
en la del ciudadano, con derechos de propiedad y comercio.657 

Por esta razón, se erradicó la república de indios como entidad jurídica y político-
religiosa del sistema hispano, pues desde 1821 el término “indio” fue suprimido en el 
marco de la formación del Estado-nación.658 Sin embargo, la eliminación de esta categoría 
legal no interrumpió las prácticas devocionales en pueblos, villas y ciudades. En el México 
independiente, “las demostraciones públicas de la fe en el México independiente iban más 
allá de una fachada de unidad religiosa. Reasumían manifiestamente la tradición heredada de 
una sociedad política-religiosa virreinal que integraba cuidadosamente todos sus elementos en 
un común tejido social”.659 En este escenario, los ayuntamientos buscaron establecer alianzas 
con los ciudadanos para fortalecer el control y la aceptación comunitaria, aunque en ocasiones 
mostraron cierta intolerancia en asuntos religiosos.

El 14 de junio de 1824, los funcionarios del ayuntamiento de Amozoc se reunieron 

652 Cfr. Josefina Zoraida Vázquez, “De la independencia a la consolidación republicana”, en Pablo Escalante 
Gonzalbo, et al., Nueva historia mínima…, p. 148.
653 Cfr. José Antonio Serrano Ortega y Josefina Zoraida Vázquez, “El nuevo orden, 1821-1848”, en Erik 
Velásquez García, et al., Nueva historia general…, p. 401.
654 Cfr. Hamnett, op. cit., p. 160; Zoraida, op. cit., p. 151; Serrano y Zoraida, op. cit., pp. 406-407.
655 Connaughton, “De las reformas…”, p. 128.
656 Cfr. Gómez García, La construcción del Estado…, p. 66. 
657 Ídem. 
658 Cfr. Gómez García, Los anales…, p. 24 [Nota del autor].
659 Connaughton, “De las reformas…”, p. 129.



142

en la sala de cabildo para aprobar el acta de la sesión anterior y discutir diversos asuntos de 
su competencia. Durante la reunión, el ciudadano Antonio Montoya, miembro del cuerpo 
gubernativo, cuestionó si el ayuntamiento debía participar en la procesión de Corpus Christi, 
como era costumbre desde el período novohispano.660 La respuesta fue negativa: el cabildo 
decidió no hacer acto de presencia en la procesión, en esa representación del retablo vivo de 
la sociedad, pese a tratarse de una de las prácticas devocionales más suntuosas heredadas del 
orden virreinal,661 y aun cuando en otros pueblos la tradición se mantenía vigente.

Asimismo, “el ayuntamiento excitó al presidente para que prohíba se tiren cámaras y 
cuetes sueltos en el acto de la procesión del Corpus”,662 restringiendo así la expresión pública-
religiosa de los devotos de Amozoc. A diferencia de años anteriores, el cabildo se deslindaba 
de su asistencia en el ritual público, aunque esta postura posiblemente respondía a la enemistad 
existente entre el ayuntamiento y el párroco local, el presbítero Miguel Sánchez de la Cueva 
[Ver. Tabla III.I].  En contraste, en 1825, el mismo cabildo fue uno de los primeros en procurar 
el recibimiento del nuevo cura propio y juez eclesiástico, José María Marchena, gesto que 
revela una estrategia de recomposición de alianzas entre la autoridad civil y la eclesiástica.663 

El 18 de julio de 1825, una comisión nombrada por el ayuntamiento felicitó oficialmente 
al cura Marchena por su toma de posesión parroquial y le “ofreció su ayuda y consideración”.664 
A partir de este acercamiento, el párroco solicitó al cabildo cercar el atrio de la parroquia para 
asegurar la decencia y el decoro del camposanto, además de gestionar un nuevo lugar para dar 
cristiana sepultura a la feligresía. El ayuntamiento aceptó ambas solicitudes.665 Paralelamente, 
ante la evidente falta de higiene que afectaba las calles principales de Amozoc, el cabildo 
creó una comisión encargada de la instalación del nuevo panteón, indicando que, mientras se 
realizaban los trabajos, se siguiera utilizando el camposanto parroquial.666

Las relaciones entre el cabildo y los párrocos de Amozoc fueron fundamentales para 
la organización social y religiosa, así como para la cohesión comunitaria y la configuración 
de la identidad de sus habitantes devotos. La gestión religiosa ejercida desde el ayuntamiento 

660 Acta de sesión ordinaria del ayuntamiento de Amozoc, Amozoc, 14 de junio de 1824, AMAMP, 1S Gobernanza 
y gobernabilidad, 1S0.8 Juez de lo menor, 1S0.8.2 Juicios-constancias de hechos, caja 1, s/f.
661 Cfr. Rubial, El cristianismo…, p. 37; Álvarez Icaza, “Las cofradías en los pueblos…”, p. 271; Bravo, op. cit., 
p. 449.
662 Acta de sesión ordinaria…, s/f. 
663 Acta de sesión ordinaria del ayuntamiento de Amozoc, Amozoc, 18 de julio de 1825, AMAMP, 1S, 1S0.8, 
1S0.8.2, caja 1, s/f.
664 Acta de sesión ordinaria del ayuntamiento de Amozoc, Amozoc, 1 de agosto de 1825, AMAMP, 1S, 1S0.8, 
1S0.8.2, caja 1, s/f.
665 Acta de sesión ordinaria del ayuntamiento de Amozoc, Amozoc, 8 de agosto de 1825, AMAMP, 1S, 1S0.8, 
1S0.8.2, caja 1, s/f.
666 Acta de sesión extraordinaria del ayuntamiento de Amozoc, Amozoc, 23 de agosto de 1825, AMAMP, 1S, 
1S0.8, 1S0.8.2, caja 1, s/f.



143

constitucional buscaba integrar a la población frente a los cambios políticos que México 
experimentaba, mediante su participación en espacios que reforzaban los vínculos sociales, 
especialmente en la sede parroquial. En este sentido, “la vida civil y religiosa estuvo tan 
entreverada que en el México independiente el ayuntamiento habitualmente asumía la 
representación de los intereses locales en ambos sentidos”.667

La devoción a Santa María de la Asunción permaneció vigente durante la década de 
1830. Tanto el cura como varios devotos mandaron a elaborar el retablo principal en su honor. 
Entre 1836 y 1840, durante el gobierno eclesiástico del presbítero José María Pérez Dunslaguer, 
se costeó el retablo con un total de 320 pesos, además de cubrirse 1600 pesos al carpintero 
Valentín Valderrama, 320 pesos a José María Legazpi y 35 pesos a José María Caballero, 
escultores.668 El decoro de la iglesia parroquial constituía una prioridad para la comunidad 
amozoquense y para su clero, motivo por el cual también se emprendió la construcción del coro 
y el cancel, la reparación del órgano y la adquisición de ornamentos litúrgicos.669

En enero de 1841, tras el reconocimiento diplomático de España y de la Santa Sede 
al México independiente en 1836,670 así como del conflicto con Francia entre 1838 y 1839 
—marcado por intentos de expansión e influencia monárquica—,671 el pueblo de Amozoc 
decidió rendir culto a la devoción patronal. Este gesto buscaba expresar sumisión y, al mismo 
tiempo, invocar protección ante las difíciles circunstancias en las que se encontraba la naciente 
nación. Frente a la inestabilidad política derivada del sistema centralista,672 la feligresía 
amozoquense fortaleció su devoción hacia la Virgen a través de una esclavitud, entendida 
como un pacto entre lo sagrado y lo terrenal, entre la Iglesia militante y la Iglesia triunfante.

Esclavitud de Nuestra Señora de la Asunción del pueblo de Amozoc.
Deseosos los que suscribimos de conservar, aumentar y propagar la devoción 
de Nuestra Señora bajo el título y advocación de María Santísima de la 
Asunción, hemos convenido establecer desde ahora para lo sucesivo una 
esclavitud. Por lo cual nos obligamos, y queremos que los que en ella se agreguen 
también, se obliguen al servicio de la misma señora en la manera que sigue:673 

667 Connaughton, “De las reformas…”, p. 141. 
668 Libro de gobierno de esta parroquia…, fol. 26r. Es posible que don Valentín Valderrama no haya terminado 
el trabajo del retablo mayor, puesto que al carpintero don Mariano Alonso le fue proporcionada más madera para 
finalizar dicha obra, pagando 150 pesos. 
669 Libro de gobierno de esta parroquia…, fols. 26r-26v.
670 Cfr. Connaughton, “De las reformas…”, p. 128; Rubial (coord.), La Iglesia…, p. 534. 
671 Cfr. Roberta Lajous Vergas, Historia mínima de las relaciones exteriores de México, 1821-2000, 1ª ed., 2ª 
reimpresión, México: El Colegio de México, 2013, pp. 65-66; Zoraida, op. cit., p. 162.
672 Cfr. Serrano y Zoraida, op. cit., pp. 425-426.
673 Esclavitud de Nuestra Señora de la Asunción del pueblo de Amozoc, Amozoc, 1 de enero de 1841, APSMAAP, 
Serie Cofradías, caja 53, s/f.



144

El patrocinio de Nuestra Señora de la Asunción en Amozoc se manifestaba mediante una 
esclavonía, sinónimo de servidumbre, es decir, el “yugo” mariano perpetuo asumido por sus 
devotos en la primera mitad del siglo XIX.674 En cualquier caso, esta práctica representaba 
“entregar en las manos divinas de la Virgen María el ‘querer’ y la ‘libertad’ de la propia persona 
—en cuerpo y espíritu—”,675 quedando sujetos a la devoción titular. La esclavonía mariana 
se inscribía en la veneración a la Virgen bajo la advocación asuncionista, culto clasificado 
como hiperdulía dentro de la doctrina católica, reservándose la latría para la adoración debida 
únicamente a Dios y la dulía para la veneración de los santos.676

El establecimiento de la esclavitud mariana por parte de varios individuos, reconociendo 
a la Virgen María como patrona de Amozoc, entró en vigor el 1 de enero de 1841, con licencia 
del párroco José Manuel Ladrón de Guevara [Imagen 3.2]. Cerca de setenta y cinco devotos 
se comprometieron a cumplir esta especie de constitución de la hermandad, lo cual permite 
suponer que el ayuntamiento se había deslindado del financiamiento de la cofradía titular, 
haciendo necesario convocar a hermanos cofrades dispuestos a sostener la devoción. Con ello 
la tradición heredada del pasado virreinal acerca del sostenimiento de dicha devoción por el 
cabildo indio se vio interrumpida durante el México independiente.

	Dividida en obligaciones y beneficios, la esclavitud mariana buscaba fortalecer la 
devoción de la Asunción en Amozoc, en especial mediante el sufragio de los gastos de la 
hermandad, asegurando así “las gracias y privilegios concedidos y que en adelante procuraremos 
alcanzar por el bien espiritual de ellos”.677 Los esclavos estaban obligados a contribuir con 
diez pesos al año, entregándolos en distintas momentos y festividades religiosas: dos reales 
cada mes; doce reales el día de la Purificación de la Virgen (2 de febrero); doce en la fiesta 
patronal (15 de agosto); un peso en Navidad (25 de diciembre); doce reales el 8 de diciembre 
(Inmaculada Concepción); cuatro reales en Pascua de Resurrección; cuatro en Corpus Christi; y 
cuatro en Nochebuena.678 Las limosnas se depositaban en días específicos —días de precepto— 
pues era obligatorio que los miembros de la esclavonía asistieran a la misa, y acompañaran a los 

674 Diccionario de autoridades (1726-1736), t. III, 1732. https://apps2.rae.es/DA.html.
675 Humberto Maldonado Macías, “La ‘esclavonía mariana’ en Nueva España. La Carta de esclavitud, devociones 
y propósitos del padre Matías Blanco, S. J. (1682)”, Saber Novohispano, núm. 2, 1995, p. 406. https://www.
iifilologicas.unam.mx/pnovohispano/uploads/95sabernovo/art27_95.pdf
676 Cfr. Roberto Aceves Ávila, “Que es bueno y útil invocarles”. Continuidad y cambio en las prácticas y devociones 
religiosas en Guadalajara, 1771-1900, prólogo de Jacques Lafaye, México: El Colegio de Jalisco, 2018, p. 115; 
Gabriela Sánchez Reyes, “La santidad fragmentada: las reliquias carmelitas del Convento de San José de Puebla”, 
en Antonio Rubial García y Doris Bieñko de Peralta (coords.), Cuerpo y religión en el México barroco, México: 
INAH, ENAH, 2011, p. 85 [Nota del autor]. 
677 Esclavitud de Nuestra Señora…, s/f.
678 Ídem. 



145

hermanos esclavos con los sagrados viáticos.679 
	 En cuanto a los beneficios otorgados a los esclavos de la devoción patronal, se encontraba 
la asistencia al hermano enfermo. Cuando éste cayera en cama y necesitara recibir el sagrado 
viático, se le acompañaría junto con los demás miembros de la esclavonía con cuarenta luces 
en faroles, velas en mano y música. Si algún esclavo fallecía, se le proveía media mortaja del 
hábito de San Francisco, cuarenta luces que los hermanos llevaban consigo, acompañando el 
cuerpo hacia la iglesia del exconvento franciscano, donde la hermandad y la familia recibían el 
duelo. Al día siguiente, el cortejo fúnebre se dirigía al templo parroquial con el mismo número 
de esclavos y velas, dando sepultura eclesiástica “en uno de los cuatro primeros sepulcros que 
hay debajo del presbiterio, precediendo vigilia y misa de tres padres”.680

	  Ser esclavo de Nuestra Señora de la Asunción tenía privilegios, como el que su cadáver 
sería velado en la iglesia de San Francisco como lugar de duelo, que, hasta la primera década 
del siglo XVIII, se encontraba la imagen fundadora en manos del clero regular. Las ceras 
encendidas dispuestas por los esclavos durante el traslado del difunto hasta la misa de cuerpo 
presente simbolizaban “la finitud de la vida y para recordar a los fieles que el alma, a semejanza 
de la luz que irradiaban las velas, viviría para siempre, gracias a la resurrección”.681 No obstante, 
si la familia del finado no deseaba este tipo de entierro, la esclavonía entregaba veinte pesos 
para cubrir los gastos mortuorios.682

	 La hermandad incluía una cláusula según la cual los beneficios sólo podían disfrutarse 
si el esclavo cumplía con las obligaciones estipuladas; en caso contrario, la esclavitud mariana 
no estaba obligada a respetar lo acordado. Finalmente, al igual que el resto de las cofradías y 
hermandades de la parroquia de Amozoc, se sortearía cada año entre sus integrantes el cargo de 
mayordomo principal, responsable de registrar a los esclavos y sus aportaciones con la mayor 
precisión posible, así como de verificar el cumplimiento de las actividades constituidas.683 No 
obstante, en la lista de los hermanos esclavos que “ponen la esclavitud”, es decir, la limosna de 
la devoción titular, se observa que no todos contribuían con las cantidades fijadas para cubrir 
los gastos de cera, misas mensuales y festividades de precepto.684

679 Cfr. Aceves Ávila, op. cit., pp. 90-102; Rubial, El cristianismo…, pp. 29-30.
680 Esclavitud de Nuestra Señora…, s/f.
681 Lugo, op. cit., p. 578.
682 Esclavitud de Nuestra Señora…, s/f. De igual manera, si alguno de los esclavos fallecía fuera del pueblo de 
Amozoc, los 20 pesos se le entregarían a la familia del difunto, o bien, se le aplicarían catorce misas rezadas y una 
cantada de un padre con vigilia por al alma del esclavo, de acuerdo con la elección de los dolientes. 
683 Esclavitud de Nuestra Señora…, s/f.
684 Ver. Lista de los hermanos que voluntariamente ponen la esclavitud, Amozoc, 1841, APSMAAP, Serie Cofradías, 
caja 53, s/f. No se tiene más documentación sobre esta esclavitud más que lo analizado.



146

Por si fuera poco, los pecados que atentaban contra la virtud de la religión incluían la 
superstición, el sacrilegio, la violación del voto de castidad o la sacralidad del templo e, incluso, 
el robo de los bienes de la Iglesia.685 El templo parroquial de Amozoc fue víctima de un hurto 
la noche del 13 de diciembre de 1841, cuando sustrajeron piezas valiosas de las imágenes 
religiosas, pese a la vigilancia y cuidado sobre los vasos sagrados y demás utensilios dedicados 
al culto divino.686 Según la declaración del cura José Manuel Ladrón de Guevara, y con base 
en los indicios hallados en una magueyera al lado de la iglesia, los ladrones escalaron hasta 
la bóveda, ingresaron por la puerta de la torre, descendieron, abrieron la puerta interior y así 
accedieron al cañón del templo.687 

El 15 de diciembre, por orden del comandante general del departamento, comenzaron las 
averiguaciones del caso y el reconocimiento formal de las imágenes y objetos robados, lo cual 
quedó asentado en la constancia respectiva.688 Los “amantes de lo ajeno” se llevaron una palma, 
un aro y una corona de plata sobredoradas de la santa patrona —esta última con incrustaciones 
de piedras finas— y una media luna de plata sin dorar. También sustrajeron bienes de excelsa 
hechura y otras imágenes, entre ellas un cíngulo de galón de oro con dos corazones de plata, un 
manto de raso galoneado en oro, manteles de Bretaña del altar de Nuestra Señora de los Dolores 
y un Niño Dios perteneciente a la cofradía titular, además de otras piezas de notable valor.689

El robo marcó un parteaguas para los devotos de Santa María de la Asunción, 
especialmente para las familias acaudaladas de Amozoc. El sentido de pertenencia hacia la 
devoción patronal motivó a la comunidad a demostrar su capacidad recaudatoria. Sin embargo, 
la esclavitud, pese a tener como propósito “conservar, aumentar y propagar la devoción de 
Nuestra Señora”,690 tuvo una presencia casi nula en las limosnas destinadas a la elaboración de 
la nueva corona de la santa patrona. Esto no significó que ningún esclavo colaborara para el 
financiamiento: entre los bienhechores figuraron los hermanos esclavos José Mariano Serrano, 
María de la Luz Veliz, José Gregorio Morales, José Cayetano Fuentes y Juan Manuel Fuentes.

No obstante, la mayoría de los demás esclavos no aportaron a la compra de la nueva 
pieza para la imagen del siglo XVI. En total, 33 personas cooperaron para los gastos de la 
corona imperial, entre ellas el cura y don Mariano Torija, quien donó la cajita de madera 
donde sería guardada. La colecta ascendió a 31 pesos y 4 reales, además de 15 marcos de plata 

685 Cfr. Lugo, op. cit., p. 571.
686 Robo de piezas de la parroquia de Amozoc, Amozoc, 1841, APSMAAP, Serie Inventarios, caja 62, s/f.
687 Ídem.
688 Ibídem, s/f.
689 Ibídem, s/f.
690 Esclavitud de Nuestra Señora…, s/f.



147

(equivalentes a 90 pesos) y un marco de plata quemada (10 pesos y 5 reales) de la población 
amozoquense. Los gastos de la corona de plata sobredorada —de seis marcos y cinco onzas y 
media— sumaron 158 pesos y 4 reales, a lo que se añadieron 6 reales pagados al herrero por dos 
tornillos, 3 pesos por una corona de hoja de lata para uso cotidiano y 6 reales dados a los mozos 
encargados de transportarla.691

Al comparar el costo total de la corona (163 pesos) con lo recaudado en limosnas (135 
pesos y 5 reales), quedó un déficit de 27 pesos y 3 reales. El vicario de Amozoc, fray Rafael 
López, se comprometió a cubrir el resto mediante el pago de obvenciones y servicios religiosos 
proporcionados por el curato. Asimismo, aclaró que “nada ha puesto la cofradía ni los individuos 
que la componen”,692 es decir, la esclavonía mariana. La corona imperial se estrenó ocho meses 
después de la profanación del templo parroquial, el 15 de agosto de 1842, durante la fiesta 
patronal de Amozoc.

La organización de la feligresía amozoquense en la primera mitad del siglo XIX 
evidencia la arraigada devoción a la imagen titular de Santa María de la Asunción, desde el 
antiguo régimen hasta la conformación del México independiente. Esta devoción se vio limitada, 
sin embargo, por la escasa participación económica de la esclavonía. El título de “patrona de 
Amozoc”, empleado de forma recurrente en la documentación, revela la sumisión, impulso 
y financiamiento que la comunidad brindó al culto mariano pese a los cambios políticos, 
económicos y culturales que atravesó tanto el reino como la naciente nación mexicana. La 
cofradía de la Virgen María en su advocación asuncionista permaneció activa durante todo el 
siglo XIX, permitiendo que la población sostuviera su fe y el aparato de suntuosidad del culto, 
pese a la implementación de las Leyes de Reforma.

La Ley de Desamortización (1856) y la Ley de Nacionalización (1859) afectaron 
directamente las propiedades de las corporaciones civiles y eclesiásticas —incluidas las 
cofradías—, sentando las bases jurídicas para el dominio del Estado sobre la Iglesia.693 Y 
aunque la población y el párroco de Amozoc recibieron a Maximiliano y Carlota con toque de 
campana, cohetería y el canto Domine, salvum fac Imperatorem el 4 de junio de 1864,694 los 
esfuerzos de las regiones conservadoras no lograron revertir las reformas. La filosofía liberal 

691 Listas de los señores bienhechores que cooperaron con su limosna para la corona de Nuestra Señora, la 
patrona, Amozoc, 1842, APSMAAP, Serie Inventarios, caja 62, s/f.
692 Ídem. 
693 Cfr. Connaughton, “De las reformas…”, p. 149; Robert J. Knowlton, Los bienes del clero y la Reforma 
Mexicana, 1856-1910, trad. Juan José Utrilla, México: FCE, 1985, pp. 43-105. Ver. Manuel Ceballos Ramírez, 
“Iglesia y religiosidad en México hacia 1858”, en Gisela von Wobeser (coord.), 1810, 1858, 1910…, pp. 337-355.
694 Advenimiento de SS. MM. II. Maximiliano y Carlota al trono de México, México: Imprenta de J. M. Andrade y 
F. Escalante, 1864, pp. 219-222.



148

de Maximiliano I aceptaba la desamortización y nacionalización de los bienes eclesiásticos. 
Durante el gobierno de Porfirio Díaz la política de las Leyes de Reforma se relajó, y la Iglesia 
recuperó cierto margen de influencia y riqueza a finales del siglo XIX.695

 

III.II. De la algarabía de una nueva imagen a la catástrofe parroquial de principios del siglo XX

Durante el período porfirista se suavizaron las tensiones entre la Iglesia católica y el Estado. 
Aunque no se derogaron las Leyes de Reforma, las medidas constitucionales no fueron aplicadas 
para iniciar una política de tolerancia religiosa.696 Antes del gobierno del general Díaz, la 
institución eclesiástica tenía prohibido poseer propiedades; además, se había suprimido el clero 
regular y se restringía la celebración del culto público, así como la atención de escuelas, centros 
de beneficencia y hospitales.697 La flexibilidad política de Díaz favoreció el acercamiento, al 
punto de que obtuvo el apoyo de la jerarquía eclesiástica en procesos como la evangelización de 
los yaquis y mayas. Asimismo, según se ha señalado, la Iglesia “cubrió espacios que el gobierno 
difícilmente podía llenar con recursos propios”,698 especialmente en materia educativa.

Durante el porfiriato, la Iglesia se reorganizó internamente, creando doce obispados 
y cinco arzobispados, entre ellos el de Puebla. Esto ocurrió tras la recuperación de algunas 
propiedades y el regreso de congregaciones del clero regular, que retomaron la fundación de 
conventos, escuelas y el cuidado de enfermos.699 En el caso del pueblo de Amozoc, pueden 
observarse ejemplos claros de la administración de bienes eclesiásticos bajo la gestión del 
párroco José Domingo Torija, como el arrendamiento de la casa de la cruz verde, algunas 
viviendas particulares y terrenos.700 Paralelamente, las fiestas organizadas por las cofradías en 

695 Cfr. Knowlton, op. cit., pp. 185-237.
696 Cfr. Alan Knight, La Revolución mexicana. Del porfiriato al nuevo régimen constitucional, trad. Luis Cortés 
Bargalló, México: FCE, 2010, p. 37; François-Xavier Guerra, México: del Antiguo Régimen a la Revolución, I, 
trad. Sergio Fernández Bravo, 2ª edición, México: FCE, 1991, pp. 222-223.
697 Cfr. Elisa Speckman Guerra, “El Porfiriato”, en Pablo Escalante Gonzalbo, et al., Nueva historia mínima…, p. 296.
698 Ibídem, p. 297.
699 Cfr. Manuel Ceballos Ramírez, “La Iglesia católica en el Porfiriato y en la Revolución (1876-1929)”, en Antonio 
Rubial, et al., Historia mínima de la Iglesia católica…, p. 169.
700 Cuentas de la casa de la cruz verde que perteneció a la iglesia de Amozoc, años de 1885, a 1896, APSMAAP, 
Serie Cofradías, caja 53, s/f; Escritura de sesión de una casa, otorgada por el Sr. Jesús Castañeda a favor del Sr. 
cura don José Domingo Torija, Amozoc, 6 de julio de 1998, APSMAAP, Serie Escrituras, caja 61, s/f; Escritura 
de compraventa de unos paredones y terreno, otorgada por la señora María de la Luz Gutiérrez a favor del señor 
cura don Domingo Torija, Amozoc, 24 de noviembre de 1886, APSMAAP, Serie Escrituras, caja 61, s/f. Estas dos 
últimas escrituras, la primera de sesión y la otra de compraventa, pasaron a formar parte del espacio parroquial, 
independientemente del templo y capillas anexas, puesto que los terrenos y “piezas arruinadas” que se encontraban 
en la parte trasera de la iglesia, es decir, al este y noroeste de la manzana primera de la villa de Amozoc, sección 
primera, cuartel primero, fueron adquiridos por el entonces presbítero Domingo Torija. Actualmente dichos 



149

pueblos, villas y ciudades volvieron a llevarse a cabo públicamente; los curas reaparecieron 
en las calles con sotana, el tañido de las campanas regresó a la vida cotidiana y las clases de 
religión se impartieron nuevamente en las escuelas seculares.701

No obstante, la noche del 25 de enero de 1889, la parroquia de Amozoc fue nuevamente 
víctima de la sustracción ilícita de varios bienes pertenecientes a las imágenes y altares de 
distintas devociones:

 
Al abrir la iglesia parroquial esta mañana, el sacristán, a las seis, se encontró con el 
sagrario abierto, a esa sazón entraba a celebrar el señor cura don José María Rodríguez 
Candia. Y ambos vieron los altares descompuestos, los nichos abiertos, lo mismo que el 
sagrario en donde no parecían ni el copón ni el relicario. Inmediatamente me avisaron 
y yo mandé dar parte al señor juez mayor de [procedimientos], todos con los fieles que 
concurrieron a registrarlo todo.702

En primer lugar, el informe del párroco José Domingo Torija señala que, al dirigirse al tabernáculo 
del colateral de la iglesia, observaron la puerta forcejeada y la chapa descompuesta. Sobre el 
corporal se encontraban las sagradas formas, pero faltaba el copón de plata sobredorado con 
grabados. Tampoco fueron localizados la hostia consagrada de la custodia ni el relicario de 
plata sobredorado con cristales donde se guardaba; únicamente se hallaron algunas partículas 
pequeñas en el altar.703 El sacerdote y la feligresía manifestaron su devoción al Santísimo 
Sacramento mediante su búsqueda infructuosa en el templo parroquial, pues, como dogma de 
fe, en la eucaristía se encuentra la presencia real de Cristo, la cual había sido profanada.704 

Enseguida, el cura titular desglosa a grandes rasgos las alhajas hurtadas que ornamentaban 
diversas imágenes devocionales. Entre ellas se encontraban un resplandor grande de plata 
sobredorado con piedras de colores, dos corazones de plata y diecisiete milagros de plata 
pertenecientes a Nuestra Señora de la Soledad.705 Del altar de la Merced, los ladrones despojaron 
a la imagen de su corona de plata y a la del santo niño de sus tres potencias. También sustrajeron 
un hilo de perlas finas, un pendiente y un arete de oro del altar de la Virgen del Refugio. 

sitios cumplen la función de ser salones para actividades religiosas y de labor humanitaria, por ejemplo, el salón 
Monseñor Dagoberto Sosa Arriaga y los salones de catequesis.
701 Cfr. Knight, op. cit., p. 37.
702 Libro de gobierno de esta parroquia de Amozoc, del mes de mayo de 1889, al mes de marzo de 1911, APSMAAP, 
Serie Gobierno, caja 62, fol. 1r.
703 Ídem. 
704 Cfr. Rubial, El cristianismo…, p. 28-29; Álvarez Icaza, “Las cofradías en los pueblos…”, p. 271.
705 Libro de gobierno de esta parroquia de Amozoc, del mes de mayo de 1889…, fol. 1r.



150

Asimismo, el altar de la Purísima Concepción perdió su corona y la aureola con estrellas, ambas 
de plata sobredorada, así como la media luna de plata blanca.706

Los ladrones, que entraron por la torre y descendieron por el coro mediante cuerdas, no 
profanaron el altar del patriarca San José, que conservó su corona de plata y su vara.707 El nicho 
de la Virgen de los Dolores tampoco sufrió pérdidas; aunque carecía de alguna seguridad, como 
un cerrojo, la imagen mantuvo el resplandor de plata y dos aretes de oro. El altar mayor, donde 
se ubicaba la imagen de Santa María de la Asunción, patrona del pueblo, “quisieron llevarse 
la aureola, pero no pudieron quitarla y sólo [la] torcieron”.708 La mañana del 26 de enero, la 
población se encontraba profundamente consternada, por lo que se celebró una misa rogativa 
con letanía.

Por otro lado, los temblores que asolaron a México durante todo el siglo XIX repercutieron 
gravemente en los edificios religiosos del estado de Puebla y, por ende, en la parroquia de la 
Asunción de la villa de Amozoc.709 El terremoto del 3 de octubre de 1864 y el del 17 de mayo de 
1879 causaron daños considerables en el territorio poblano; incluso el del 24 de enero de 1899, 
con una magnitud de 7.9, afectó a varias iglesias,710 entre ellas el templo parroquial de Amozoc. 
Distintas fuentes de principios del siglo XX muestran el impacto que tuvieron estos temblores 
en la estructura de los altares e imágenes de la parroquia de Santa María de la Asunción; por 
ejemplo, se registró la fractura de una estatua de yeso y daños en el ciprés.711 Es posible que 
también haya resultado afectada la imagen de la santa patrona del siglo XVI.

El robo de las piezas que ornamentaban a las imágenes devocionales y los temblores 

706 Ibídem, fol. 1v.
707 Ídem.
708 Libro de gobierno de esta parroquia de Amozoc, del mes de mayo de 1889…, fol. 1v.
709 Tras los resabios de la guerra civil entre liberales y conservadores, el Congreso del estado de Puebla por el 
presidente interino Francisco Ibarra Ramos elevó al rango de villa a los pueblos de Tecali y Amozoc el 30 de 
septiembre de 1861; el primero ahora bajo el nombre de Tecali de Herrera por el coronel Ambrosio Herrera, y el 
segundo como Amozoc de Mota por el secretario de la Jefatura Política del Distrito de Tecali, don José Mariano 
Mota. Estos individuos liberales defendieron la plaza de Tecali junto con 40 individuos, “invasión que sufrió esta 
población el veinte y cinco de agosto de 1861 en defensa de la libertad”, frente a 1200 reaccionarios (otros indican 
que sólo eran 600), y, al tomar a estos dos como prisioneros, fueron fusilados. Lista de particulares que sufrieron ser 
robados y prisioneros, Tecali, 1861, AHMTHP, Sección Justicia, Serie Civil, caja 641, s/f. Cfr. Decreto expedido 
el 13 de septiembre de 1861 por el Congreso del Estado, Puebla, 30 de septiembre de 1861, CEHM, No. 16, 
271, Colección ¡Lo Más Nuevo!, Clasificación DEWEY: 1861, Pue. http://visor.cehm.org.mx/assets/docx/biblios/
libros/33446/html5forpc.html?page=null&bbv=0&pcode=; Vicente Riva Palacio, México a través de los siglos. 
Tomo quinto, La Reforma, por José María Vigil, México-Barcelona: Ballescá y Compañía, Editores, 1882 p. 483; 
Moreno, op. cit., p. 23; Apango, op. cit., p. 191. Agradezco a Jesús Salvador Romero Aldama por proporcionarme 
el documento del archivo municipal de Tecali.
710 Cfr. Luz María Silva Ortiz, Crónica de seis siglos de sismos en México: lecciones aprendidas y perspectivas, 
México: AMIS, 2019, pp. 189-191.
711 Libro de gobierno de esta parroquia de Amozoc, del mes de enero de 1822…, s/f.



151

constituyeron un parteaguas para que el párroco de Amozoc, don Francisco J. Hernández, 
encargara una nueva imagen de madera de la Virgen de la Asunción en diciembre de 1900.712 
La obra fue elaborada en el taller del artífice Guillermo Gaudenzi, ubicado en Roma, Italia, 
por un total de 500 liras, y concluyó al año siguiente. En su carta dirigida al cura Francisco el 
12 de febrero de 1901, el propio Gaudenzi aseguró que la imagen de Nuestra Señora asunta al 
cielo, “siendo […] verdaderamente artística, varios artistas y prelados la han visto y todos han 
expreso loro satisfacciones”.713 

El párroco de Amozoc, por medio del “reverendo don Flores”, su comisionado, pagó 
20 liras adicionales por el cajón y el embalaje en el que venía protegida la futura santa patrona. 
Asimismo, el costo del envío —que incluía los gastos del transporte ferroviario y marítimo, así 
como los respectivos sellos, seguro y documentación— ascendió a 163.55 liras, equivalentes a 
66.21 pesos mexicanos.714 El 10 de junio de 1901 desembarcó en el puerto de Veracruz el vapor 
español Catalina, que transportaba, en calidad de bulto, una estatua remitida al señor Baldomero 
Linage de la hacienda de Guadalupe, Amozoc. Se pagaron 172 pesos por el flete (66.21 pesos), 
timbres, derechos de la Aduana marítima, conducción a la estación y otros cargos, por medio de 
dos giros postales fechados el 17 de junio.715

El 20 de julio de 1901 se descargó de un vagón del Ferrocarril Interoceánico,716 en la 
estación de Amozoc, “una caja con un santo”, trasladando la imagen proveniente de Roma al 
templo parroquial. Posteriormente, el 4 de julio de 1901, el párroco enviaba una carta al vicario 
capitular: 

Pongo en el superior conocimiento de vuestra señoría que llegó sin novedad la imagen 
de la Santísima Virgen en su gloriosa Asunción, que mandé hacer en uno de los buenos 
talleres de Roma, y que está muy hermosa y artística, es una obra de grande mérito como 
lo dicen las personas entendidas que la han visto. Toda la población está muy contenta 
con excepción de las personas que desean el atraco y que habían tenido dividida la 
población. 
Suplico a vuestra señoría se digne darme su superior permiso y autorización para 
colocarla en el lugar que comprende a la santa patrona de esta población, en lugar de la 
estatua deforme y defectuosa que ha existido.717

712 Expediente relativo a la nueva imagen de la santa patrona, Amozoc, 1901, APSMAAP, Serie Correspondencia, 
caja 59, s/f.
713 Ibídem, s/f.
714 Ibídem, s/f.
715 Ibídem, s/f.
716 Ver. Gloria Tirado Villegas, De la diligencia al motor de gasolina. El transporte en Puebla: siglo XIX y principios 
del XX, México: EyC, 2010, pp. 42-44.
717 Expediente relativo…, s/f.



152

El descontento social que provocó la llegada de la nueva imagen, con el propósito de sustituir 
a la santa patrona, derivó en el rechazo de la feligresía amozoquense. Por herencia cultural, 
la población reaccionaba ante las disposiciones del párroco, posiblemente influida por los 
mayordomos y las personas mayores. La justificación del cura se centraba en el deterioro de la 
imagen de la santa patrona original; aunque databa del siglo XVI, las exigencias del presbítero 
respecto al decoro de las imágenes sacras y el ornato de la parroquia eran muy altas.718 La 
“estatua deforme y defectuosa” representaba la historia devocional del pueblo de Amozoc, sin 
distinción de raza o clase social; era un símbolo de cohesión comunitaria, un aspecto que el 
presbítero Hernández no comprendía.

El cura buscó legitimar su decisión mediante una respuesta formal del vicario capitular; 
mientras tanto, evitó colocar la imagen de talla en el ciprés debido a la inconformidad de los 
devotos. Dos días después del ocurso, el vicario capitular aprobó la solicitud del párroco, 
otorgando su consentimiento para ubicar en el altar mayor la imagen proveniente de Roma 
para su devoción y destituir del sitio principal a la imagen fundadora, que había permanecido 
allí desde la década de 1830 [Imagen 3.3].719 A partir de esta autorización, se organizó una gran 
fiesta para la bendición de la nueva santa patrona.

La crema y nata de la sociedad amozoquense, junto con otros personajes destacados, fue 
invitada a apadrinar la nueva imagen el 11 de agosto de 1901. Entre los asistentes se encontraban 
los licenciados Luis Fernández de Lara, Andrés Ortega, los diputados Gabriel Soto y Jesús 
García, así como Manuel Fernández de Lara, entre otros caballeros, señoras y señoritas.720 
Se comisionó a distintos feligreses para recibir a los invitados, preparar las habitaciones y el 
comedor, y coordinar la distribución de la comida (sopas, asado de ternera, asado del pastor, 
guisado de pollo, mole, frijoles, fruta, dulce, café, té, pan y tortillas). Durante el quincenario 
de la fiesta patronal se realizaron diversos juegos y actividades: carreras a pie, en costales y en 
burros, luchas romanas, piñatas, títeres, voladores, palo encebado y una función de acróbatas.721 

La fuerza devocional y la intranquilidad de la feligresía impidieron que la antigua santa 
patrona fuera retirada por completo. Hasta febrero de 1903, según el inventario parroquial, la 
imagen fundadora permanecía arriba del ciprés [Imagen 3.4], y después estuvo brevemente 

718 Libro de gobierno de esta parroquia de Amozoc, del mes de mayo de 1889…, fol. 32v.
719 Expediente relativo…, s/f. Como se ha analizado, entre 1836 y 1840 se mandó a elaborar el retablo del altar 
mayor de la parroquia de Amozoc, aunque es válido aseverar la permanencia de la imagen fundadora desde 
principios del siglo XVIII.
720 Expediente relativo…, s/f.
721 Ibídem, s/f.



153

bajo la custodia de la asociación de Hijas de María.722 Sin embargo, la incertidumbre persistía 
en el pueblo, por lo que, durante su visita pastoral, el arzobispo angelopolitano Ramón Ibarra 
y González lanzó un ultimátum respecto al asunto en la parroquia foránea de Amozoc. “Que 
se coloque en uno de los altares vacíos la imagen de la Asunción de la Santísima Virgen que 
llaman la patrona, después de renovada, mientras dispone lo conveniente la Santa Mitra”;723 
quedó asentada esta disposición en el acta de visita del 30 de abril de 1903.

De manera definitiva, el 8 de agosto de 1903, el arzobispo declaraba que “la imagen 
nueva de la Santísima Virgen ha de ser desde esta fecha y para siempre la patrona de la villa y de 
la parroquia; segundo, mandamos que la imagen antigua se traslade al templo del convento”.724 
El decreto del prelado tuvo como antecedente un memorial que la población envió a la 
secretaría episcopal de Puebla, siendo el remitente don Miguel Valencia, quien había apoyado 
las decisiones del entonces párroco Hernández, especialmente en la organización de la comida 
(asado del pastor) y el juego de las carreras en burro.725 El cura y vicario foráneo Francisco de 
P. Ruelas y Treviño obedeció la medida del mitrado y, por lo visto, continuaban las fricciones 
sobre las imágenes de las dos santas patronas de la Asunción en 1903.

El decreto señalaba la instalación de la antigua patrona en un altar decente, además 
de realizar su festividad, siempre que no fuera el mismo día de la fiesta titular (15 de agosto). 
Esto muestra las disputas entre la feligresía al organizar las dos celebraciones devotas, pues la 
rivalidad se basaba en quién de las dos cofradías gastaba más, lo cual representaba el caudal 
de las mayordomías: la parroquia contra el convento, como si reviviera la pugna entre cleros 
de los siglos XVII y XVIII, pero ahora entre la grey.726 Cada templo tenía su propia imagen 
de la Virgen María en su advocación asuncionista;727 la primera otorgaba legitimidad por su 
antigüedad y por la devoción asociada a la fundación del pueblo de Amozoc, y la segunda por 
decreto episcopal y el respaldo de la élite local.

722 Libro de gobierno de esta parroquia de Amozoc, del mes de enero de 1822…, s/f.
723 Libro de gobierno de esta parroquia de Amozoc, del mes de mayo de 1889…, fol. 32r.
724 Libro de gobierno de esta parroquia de Amozoc, del mes de mayo de 1889…, fol. 35v; Decreto de la nueva imagen 
como patrona de la villa y parroquia de Amozoc, Puebla, 8 de agosto de 1903, APSMAAP, Serie Correspondencia, 
caja 59, s/f.
725 Expediente relativo…, s/f.
726 Cfr. Charla con el señor Manuel Soledad Ordaz, 2012, Amozoc, Puebla; Charla con la señorita Cristina López 
Sánchez, 28 de mayo de 2021, Amozoc, Puebla. Ambas personas no fueron testigos de la época, ya que el señor 
Manuel Soledad nació en 1924, mientras que en la actualidad la señorita Cristina alcanza casi los 90 años. Por 
tradición oral, recuerdan que en ambas sedes tenían una imagen de la Asunción y que los grupos encargados 
entraban en disputas debido a la rivalidad que existía entre ellos, para ver quién realizaba la festividad con gran 
pompa.
727 Entrevista a Concepción Esparza López por Pedro Ayala Soledad (CEL/PAS), 10 de diciembre de 2022, 
Amozoc, Puebla.



154

Es notable la fricción entre ambos bandos por una devoción, lo que desencadenó el 
primero de los sucesos más desgarradores para la historia devocional de Amozoc de principios 
del siglo XX. La mañana del 12 de octubre de 1904, al abrir el templo de San Francisco, el 
sacristán se percató de la ausencia de la imagen fundacional, trasladada ahí desde el 8 de agosto 
de 1903. Procedió a buscarla minuciosamente, pero no tuvo éxito. El robo fue comunicado a la 
Santa Mitra y a las autoridades del ayuntamiento de Amozoc para iniciar las averiguaciones y 
esclarecer el hecho.728

El pueblo perdía a su santa patrona: la imagen que los padres franciscanos de Tepeaca 
habían entregado a los mayordomos indios del pueblo de Amozoc a mediados del siglo XVI. 
A través del financiamiento y del ornato de la festividad dedicada a la imagen de la Asunción, 
los indios nobles, caciques de Amozoc, se integraban al orden novohispano. Sus antepasados 
habían construido la iglesia del convento franciscano para la evangelización de la población y, 
al mismo tiempo, para brindar un espacio digno a la imagen de Santa María de la Asunción. Ese 
mismo espacio que la había recibido en 1554 tras su entronización fue donde la feligresía del 
siglo XX descubrió su ausencia.

La imagen que para el cura Hernández era una “estatua deforme y defectuosa” 
representaba toda una historia religiosa, política y cultural en un lugar específico, en este caso 
el pueblo de Amozoc. Aunque la devoción mariana fue sustituida por la josefina-monárquica en 
el marco de la secularización de Palafox en 1641, la población aceptó e impulsó nuevamente 
la devoción mariana a principios del siglo XVIII. Así se cerraba un ciclo para la devoción de 
los amozoquenses, comunidad acéfala ante la pérdida; aunque la documentación no profundiza 
en este acontecimiento, es inevitable imaginar la zozobra de la comunidad ante un sacrilegio 
que atentó contra su identidad. Por esta razón, comenzaba la cuarta periodización de esta 
investigación, de 1904 a 1929.

Las circunstancias eran claras: el hurto de la antigua santa patrona había sido consecuencia 
de los conflictos internos entre distintos sectores de la feligresía y de la intervención del clero, 
pues el financiamiento de ambas festividades era visto como una competencia, aun cuando 
se celebraban en días diferentes. La disposición del arzobispo, con fecha del 22 de diciembre 
de 1904, fue suprimir la cofradía de la antigua imagen debido a su desaparición; por tanto, 
tampoco debían oficiarse misas en su honor y la escultura del niño Dios debía pasar a manos 
del cura encargado, Juan Comas Morera.729 En enero de 1905, nuevamente el prelado dispuso 
que la plata y la ropa de la imagen fundacional se entregaran al presbítero Comas por medio de 

728 Libro de gobierno de esta parroquia de Amozoc, del mes de mayo de 1889…, fol. 43v.
729 Ibídem, fol. 44v.



155

los curas Matías y Tomás López Galindo, originarios de Amozoc.730

La piadosa asociación del “Escapulario azul”, promovida canónicamente por el cura 
párroco Francisco de P. Ruelas mediante una petición al arzobispo en agosto de 1904, tuvo 
como propósito impulsar a la feligresía de Amozoc a través de la devoción mariana. La nueva 
imagen de la Asunción, patrona de Amozoc por orden episcopal, “bajo cuyos auspicios se 
consagrará para aprovechamiento espiritual de los asociados, quienes al recibir el escapulario 
quedarán sujetos a los especiales reglamentos del mismo”.731 Como toda asociación o cofradía 
de seglares, debía contar con una constitución o reglamento para su buen funcionamiento, como 
sucedió con la esclavonía mariana de 1841.732

Esta laudable devoción esperaba la licencia del arzobispo poblano para erigir 
canónicamente la asociación y, en consecuencia, contrarrestar la de la antigua santa patrona, 
además de considerar las indicaciones que el prelado decidiera imponer.733 El 22 de agosto de 
ese mismo año, el arzobispo Ibarra erigió la asociación del “Escapulario azul” en la parroquia 
de Amozoc, indicando que debían solicitar la patente o cédula de agregación y enviarla al 
episcopado para su aprobación.734 En este sentido, mediante superior decreto, el arzobispo 
metropolitano envió una solicitud a Roma al comisario general de los clérigos teatinos de 
San Andrés del Valle, pidiendo que “la asociación sea elevada a archicofradía anexa a esa 
provincia”,735 según informó el párroco Francisco de P. Ruelas.

Por otro lado, en el marco de los festejos de la nueva santa patrona, en 1924 ocurrió 

730 Libro de gobierno de esta parroquia de Amozoc, del mes de mayo de 1889…, fol. 45r; Charla con la señorita 
Cristina López Sánchez, 28 de mayo de 2021, Amozoc, Puebla.
731 Establecimiento canónico de la asociación del Escapulario azul en la parroquia foránea de Amozoc, Amozoc, 
15 de agosto de 1904, APSMAAP, Serie Correspondencia, caja 59, s/f; Libro de gobierno de esta parroquia de 
Amozoc, del mes de mayo de 1889…, fol. 42r.
732 Esclavitud de Nuestra Señora…, s/f. 
733 Establecimiento canónico…, s/f; Libro de gobierno de esta parroquia de Amozoc, del mes de mayo de 1889…, 
fol. 42r.
734 Ídem.
735 Libro de gobierno de esta parroquia de Amozoc, del mes de mayo de 1889…, fol. 42r. Los sacerdotes de la 
congregación religiosa eran llamados “teatinos” por el gentilicio de su fundador Cayetano Thiene y Juan Pedro 
Carafa (Paulo IV), en 1524, siendo aquellos clérigos regulares reformados antes del concilio tridentino. Los 
clérigos regulares no estaban sujetos a alguna regla, sino que se regían con sus propias constituciones con la 
posibilidad de modificarlas y adecuarlas, tenían una forma de gobierno centralizada (Santa Sede), y se oponían al 
cargo de las parroquias. Cfr. Marc Venard, “El quinto concilio de Letrán (1512-1517) y el concilio de Trento (1545-
1563)”, en Giuseppe Alberigo (ed.), Historia de los concilios ecuménicos, Salamanca: Ediciones Sígueme, 1993, 
p. 282; Enrique Dussel, Historia General de la Iglesia en América Latina, t. I. Introducción general, Salamanca: 
CEHILA, Ediciones Sígueme, 1983, p. 367; Andrés del Castillo Sánchez, “Los misioneros teatinos en Asia durante 
los siglos XVII y XVIII”, en Elisabetta Corsi (coord.), Órdenes religiosas entre América y Asia. Ideas para una 
historia misionera de los espacios coloniales, México: El Colegio de México, Centro de Estudios de Asia y África, 
2008, pp. 191-193.  



156

otro suceso sobrecogedor que trastocó la cotidianidad de la feligresía de la villa de Amozoc y, 
sobre todo, la paulatina aceptación hacia la imagen devocional, proceso que fue interrumpido 
de manera abrupta. Las prácticas devocionales de todo el pueblo representaban la unidad 
parroquial durante el quincenario, a través de las procesiones de los barrios (Santiago Apóstol, 
San Miguel, San Antonio, Santo Ángel, Divino Salvador Tepalcayuca, San Miguel Cuauhtenco, 
San José de los Ranchos, San José Victoria, entre otros), con misas cantadas y rosarios cada día. 
Portando estandartes, luces y flores, los barrios rendían culto a la imagen devocional de Santa 
María de la Asunción736 como signo de sumisión y fidelidad a la santa patrona del pueblo, y al 
mismo tiempo tejían redes y vínculos entre la feligresía para la construcción de identidades.737

“La identidad social de los individuos se construye por medio de su participación en los 
rituales que se realizan en las fiestas, mediante los cuales las personas afirman su pertenencia a 
la colectividad y logran ocupar un lugar reconocido”.738 La fiesta patronal de Amozoc rompía 
la rutina de la comunidad de alfareros, loceros, herreros, albañiles, campesinos y del resto de 
la feligresía,739 y antes del gran día se realizaban actividades colectivas propias de las vísperas 
de la celebración religiosa como parte de un legado cultural y espiritual.740 La música era 
indispensable para hacer lucir la festividad;741 por ello, sin escatimar en gastos, la tarde del 14 
de agosto una banda de viento “recorrió las calles de la población repartiendo los convites, y 
anunciando a los Amozoquences la víspera del gran día”.742

Al concluir dicho recorrido, el tañer de las campanas se escuchaba desde las torres de 
las capillas de los barrios y del templo parroquial, acompañado de los tradicionales cuetes. No 
obstante, la tragedia comenzó alrededor de las 21:10 horas743 (otras versiones afirman que fue 
en la madrugada del 15 de agosto):

Estaba muy linda la parroquia, la dejaron adornada y todo, pero cuando ellos fueron a 
dormir [los mayordomos] […] todo se prendió. Dicen que la iglesia era una parroquia 
muy linda, se quemó todo, porque dicen que la Virgen de Guadalupe tenía mucho oro y 

736 Cfr. Horrendo desastre en el templo parroquial de Amozoc E. de Pue., la noche del 14 de agosto de 1924, Amo-
zoc, aprox. 1924, APSMAAP, Serie Gobierno, s/f; Libro de gobierno de esta parroquia de Amozoc, tercera parte, 
del mes de agosto del año de 1925, APSMAAP, Serie Gobierno, fol. 22v.
737 Cfr. Gómez García, “Las fiscalías…”, p. 195.
738 Soledad González Montes, “La fiesta interminable: celebraciones públicas y privadas en un pueblo campesino 
del estado de México”, en Aurelio de los Reyes (coord.), Historia de la vida cotidiana en México: tomo V: vol. I: 
Siglo XX. Campo y ciudad, México: El Colegio de México, FCE, 2006, p. 365.
739 Libro de gobierno de esta parroquia de Amozoc, del mes de mayo de 1911, al mes de diciembre de 1924, APS-
MAAP, Serie Gobierno, fol. 87r.
740 Cfr. González Montes, op. cit., p. 365. 
741 Ver. Felipe de Jesús Flores Dorantes y Rafael A. Ruiz Torres, “Las bandas de viento: una rica y ancestral tra-
dición”, en Georgina Flores Mercado (coord.), Bandas de viento en México, México: INAH, 2015, pp. 200-201.
742 Horrendo desastre…, s/f; Libro de gobierno de esta parroquia de Amozoc, tercera parte…, fol. 22v.
743 Ídem.



157

plata; la Santísima Virgen de la Asunción también estaba muy linda, pero del incendio 
todo se acabó.  […] Cuando tocaron las campanas, salieron a ver las gentes, ¡salían las 
llamaradas de las ventanas de la lumbre que salía!744

La narrativa de la tradición oral destaca que el incendio fue provocado por una veladora o 
ceras:745  

Decía mi abuela que los famosos maitines. En esa época como no había alumbrado 
público, hacían una especie, como de donde están hoy las lámparas [candiles], ahí 
metían unos lazos, unas cuerdas —decía ella—, como que iban amarrando las ceras. 
Entonces bajaban el lazo, iban prendiendo las ceras, las subían y así adornaban todo 
como antes, el ocoxal, todo. Dicen que el incendio fue un descuido, yo creo agarró la cera 
la cuerda y empezó a arder. Lo que me cuentan las abuelas es que ellas se despertaron 
en la madrugada, y que las llamas salían por las ventanas. A esas horas como pudieron 
apagaron, pero lo poco que pudieron rescatar […]. Sobrevivieron imágenes.746

También:

Mis abuelas me platicaban que oyeron las campanas que empezaron a tocar, y venía 
gente corriendo en las calles tocando para que fueran a apagar la parroquia porque ya 
se había incendiado. […] Platicaba mi abuelita que hacían unas como ondas de velas, 
enredaban las velas en un alambre y así quedaban las velas para iluminar la parroquia. 
Entonces ponían una fila de velas y una fila de lienzo, les ponían espacios —según ella 
decía—, pero que esa vez pusieron las velas y se descuidaron porque era mucho adorno 
el que había, lo descuidaron y alcanzó algo una tela y pues esa empezó.747

De esta manera, terminado el rezo de los maitines,748 el desastre comenzó, devastando casi por 

744 Entrevista a Rosenda Torres Portillo por Pedro Ayala Soledad (RTP/PAS), 28 de diciembre de 2020, Amozoc, 
Puebla.
745 Charla con la señorita Cristina López Sánchez, 28 de mayo de 2021, Amozoc, Puebla.
746 Entrevista a María Guillermina Trujeque López por Pedro Ayala Soledad (MGTL/PAS), 15 de diciembre de 
2020, Amozoc, Puebla.
747 Entrevista a José Isauro Cortés Valencia por Pedro Ayala Soledad (JICV/PAS), 17 de septiembre de 2022, 
Amozoc, Puebla. 
748 Las horas canónicas eran las partes del divino oficio que la Iglesia católica acostumbra a rezar y cantar en distintas 
horas del día, por ejemplo, los maitines, laudes, vísperas, etc. Los maitines era la primera hora que antiguamente 
se rezaba antes del amanecer, es decir, en la madrugada o a medianoche, acompañado del Te Deum laudamus. Cfr. 
Lourdes Turrent, La conquista musical en México, México: FCE, 1993, pp. 91-92; Antonio Ruiz Caballero, “La 
chantría, del perfil ideal a la realidad: formación, saberes y actividades de los chantres de Michoacán, 1540-1631”, 



158

completo la riqueza que por siglos había acumulado la parroquia. El relato del párroco Daniel 
Vera y Ramírez [Imagen 3.5] detallaba la tragedia: “el fuego, que probablemente comenzó 
por la cúspide del Ciprés, había envuelto todo el altar mayor y las lenguas de fuego lamían 
los cruceros; crugían [sic] las columnas de los colaterales al ser abrazados por las llamas”.749 
La suntuosidad con la que estaba adornada la iglesia parroquial fue uno de los factores que 
coadyuvó a la propagación del incendio sobre los altares de madera de las devociones existentes, 
entre ellas las del lado del evangelio, como la de Nuestra Señora de la Luz, y del lado de la 
epístola, los altares de la Preciosa Sangre de Cristo, Nuestra Señora de Guadalupe, San José y 
Nuestra Señora del Rosario.750

Como era costumbre, la bebida alcohólica, especialmente el pulque, era fundamental para 
disfrutar del “gusto” de la fiesta desde un día antes.751 Según algunos relatos de la población, fue 
un individuo llamado Raymundo Cortés Silvestre quien, bajo los efectos del alcohol, se percató 
del incendio del edificio parroquial; sin embargo, al principio no tomaron en cuenta sus gritos 
por el estado en el que se encontraba.752 Aunque la feligresía reaccionó con rapidez y acudió al 
llamado de los mayordomos, no fue posible controlar el desastre, pese a los intentos de apagar 
las llamaradas con botes de tierra, ya que no contaban con sistema de agua potable, “pero no 
había sino a más de 80 metros de profundidad en el fondo de los pozos”.753

“A intervalos se oían estruendosos ruidos en el interior del templo, es que se desplomaban 
los colaterales enteros ardiendo sobre el pavimento, y cada caída era un rudo golpe en el alma 
de los espectadores”.754 Antes de que la situación empeorara, un par de sujetos, junto con el cura 
Daniel Vera, entraron por la sacristía, atravesaron el crucero y se dirigieron al altar de Nuestra 
Señora de la Luz, donde posiblemente las llamas aún no lo alcanzaban. Tomaron la caja fuerte 
del tabernáculo y salieron. Al haber ingresado al templo, el altar mayor ya estaba consumido 
por el fuego [Imagen 3.6], por lo que llevaron las sagradas formas a la casa cural, donde “el 

en Leticia Pérez Puente y José Gabino Castillo Flores (coords.), Educación y prebenda: investigaciones sobre la 
formación y las carreras del alto clero novohispano, México: UNAM, IIUE, 2019, p. 204 [Nota del autor].
749 Horrendo desastre…, s/f; Libro de gobierno de esta parroquia de Amozoc, tercera parte…, fol. 23r.
750 Posiblemente las imágenes de los altares de Nuestra Señora de la Soledad y San Juan Nepomuceno, devociones 
del siglo XVIII, hayan sido trasladadas junto con la antigua santa patrona al templo del exconvento franciscano 
en 1903. Hasta finales del siglo XIX, las imágenes del Señor de las Angustias y las devociones de los altares 
anteriores se encontraban en la parroquia. Libro de gobierno de esta parroquia de Amozoc, del mes de enero de 
1822…, s/f; Libro de gobierno de esta parroquia de Amozoc, del mes de mayo de 1889…, s/f.
751 Cfr. González Montes, op. cit., p. 11. 
752 Entrevista JICV/PAS; Charla con el señor Manuel Soledad Ordaz, 2012, Amozoc, Puebla; Charla con la señorita 
Cristina López Sánchez, 28 de mayo de 2021, Amozoc, Puebla.
753 Horrendo desastre…, s/f; Libro de gobierno de esta parroquia de Amozoc, tercera parte…, fol. 23r.
754 Ídem.



159

padre se desmayó, se desvaneció del susto de todo lo que estaba pasando”.755 
En medio del incendio, don Raymundo Cortés entró al templo y logró retirar la imagen 

de la Virgen del Carmen, dejándola en la glorieta (explanada de la plaza principal), mientras 
las mujeres apagaban el fuego de su manto. Regresó por la imagen del Sagrado Corazón de 
Jesús, ubicada en el colateral del lado del evangelio, pero sin éxito; salió de la iglesia “a gatas” 
debido al humo.756 El resto de las imágenes, pinturas, altares, nichos, frontales, manteles, etc., 
fueron consumidos por las llamas, entre ellas los cuatro doctores de la Iglesia (san Agustín, san 
Ambrosio, san Buenaventura y san Jerónimo), dos ángeles adoradores, las imágenes de talla de 
San Pedro, San Pablo y la Virgen del Rosario, además de los retablos dorados y el púlpito de 
madera.757

Asimismo, se perdieron en el incendio el Cristo de la Preciosa Sangre y el altar de 
Nuestra Señora de la Luz, ambos ubicados en los extremos del crucero. No obstante, las llamas 
no alcanzaron las capillas de Padre Jesús y Nuestra Señora de los Dolores, la primera construida 
en el siglo XVIII y la segunda a partir de la década de 1880.758 El retablo de Padre Jesús y sus 
imágenes anexas fueron resguardados por la profundidad de la capilla, ardiendo únicamente 
el portón de madera de la entrada; lo mismo ocurrió con la capilla de la Dolorosa, que pese a 
contar con una verja de hierro fechada en 1889 —elaborada después del robo de ese mismo 
año—, no fue tomada por el fuego.759

El llanto y el desconcierto de la feligresía ante tal suceso fue impactante, pues la tristeza 
invadía a toda la villa de Amozoc desde el más pequeño y curioso hasta las personas de respeto. 
La madrugada y el resto del día del 15 de agosto “era muy triste porque era la fiesta patronal 
y la parroquia estaba humeando, y ya no podían entrar porque todo se estaba cayendo. […] El 
padre Vera y la gente llorando ahí en el Santísimo —el Santísimo estaba en el curato—”.760 

755 Entrevista JICV/PAS.
756 Entrevista JICV/PAS; Entrevista CEL/PAS; Entrevista MGTL/PAS; Entrevista RTP/PAS.
757 Libro de gobierno de esta parroquia de Amozoc, del mes de enero de 1822…, s/f; Horrendo desastre…, s/f; 
Libro de gobierno de esta parroquia de Amozoc, tercera parte…, fol. 23v.
758 La tercera etapa constructiva del conjunto arquitectónico parroquial de Amozoc inicia con la edificación de 
la capilla anexa destinada a la devoción de Nuestra Señora de los Dolores, colocando la primera piedra el Pbro. 
José Domingo Torija (1883-1897) el 21 de noviembre de 1886. La capilla tuvo como finalidad “le den culto y 
practiquen en ella sus ejercicios propios conforme al reglamento” la congregación del Venerable Tercera Orden de 
Servitas de Amozoc, bajo la devoción mariana en su advocación de la Dolorosa. Por órdenes de la Sagrada Mitra 
de la arquidiócesis de Puebla, la construcción de la capilla servita fue bendecida por el cura párroco y vicario 
foráneo Felipe de J. León el 16 de septiembre de 1906. Documentos originales de la licencia en forma para la 
fábrica de la capilla de la Santísima Virgen María de los Dolores de esta parroquia, Amozoc, 1886-1906, s/f. 
Agradezco al señor José Isauro Cortés Valencia por haberme proporcionado los documentos. 
759 Libro de gobierno de esta parroquia de Amozoc, del mes de enero de 1822…, s/f; Entrevista JICV/PAS.
760 Entrevista JICV/PAS.



160

De este modo, el culto divino y los actos de desagravio fueron realizados en el templo de San 
Francisco, que funcionó como sede parroquial hasta la reconstrucción o al menos la habilitación 
del espacio para los servicios religiosos con autorización de la sagrada mitra.761 

El cura de la parroquia foránea de Amozoc elaboró un relato sobre la tragedia del 14 
de agosto de 1924 [Imagen 3.7], y posiblemente esta narrativa llegó a manos del arzobispo de 
Puebla, don Pedro Vera y Zuria. El 18 de septiembre de 1924, el prelado angelopolitano concedió 
una serie de indulgencias a las personas que dieran alguna limosna para la reconstrucción de 
la parroquia, así como a quienes colaboraran con mano de obra por medio de faenas, donando 
materia prima o recolectando dichas limosnas. Además, la feligresía podía ganar 100 días de 
indulgencias por cada vez que rezara una oración establecida para la reedificación del templo 
[Imagen 3.8].762

No obstante, la tragedia había causado severos daños en la estructura del templo, lo 
cual prolongó el proceso de reedificación por la falta de limosnas. Durante su visita pastoral, 
a partir del 17 de agosto de 1925,763 el prelado se percató del deterioro y del avance de los 
trabajos, ya que siendo la sede principal debía quedar lista lo más pronto posible. Por tal razón, 
el prelado autorizó al cura de Amozoc, don Daniel Vera y Ramírez, a colectar limosnas en 
todas las parroquias de la arquidiócesis poblana, “a fin de proseguir la reconstrucción del 
templo parroquial”,764 incluyendo las de Atlixco, Cholula, Huamantla, Izúcar de Matamoros, 
Nopalucan, Tlaxco y Santa Ana Chiautempan, entre otras.765 

Una vez más la feligresía de Amozoc se encontraba en la orfandad, pues apenas 
empezaba a recuperarse de la pérdida de la imagen fundadora de 1904 cuando nuevamente 
perdió a su santa patrona en cuestión de horas. Este sentimiento de dolor y zozobra penetró 
profundamente en la población, y por tratarse de las vísperas de la fiesta patronal “quedará 
grabada profundamente con negros caracteres en el corazón de los Amozoquences sin que 
el tiempo sea capaz de borrar su recuerdo durante muchas generaciones”.766 La solidaridad 

761 Libro de gobierno de esta parroquia de Amozoc, tercera parte, fol. 1r; Entrevista JICV/PAS; Entrevista PSR/
PAS.
762 Concesión de indulgencias por el arzobispo de Puebla Pedro Vera y Zuria, S.I., 18 de septiembre de 1924, 
APSMAAP, Serie Gobierno, s/f.
763 Carta del arzobispo de Puebla al clero y feligresía de Santa María de la Asunción Amozoc, para la santa visita 
pastoral, San Martín Texmelucan, 17 de julio de 1925, APSMAAP, Serie Gobierno, s/f.
764 Autorización del arzobispo de Puebla al cura y vicario foráneo de Santa María Amozoc, para colectar limosnas 
en las parroquias, Amozoc, 18 de agosto de 1925, APSMAAP, Serie Gobierno, s/f.
765 Ver. Álbum que el Ilmo. y Rmo. Sr. Arzobispo Dr. y Maestro D. Ramón Ibarra y González y el clero secular 
y regular de la Arquidiócesis de Puebla de los Ángeles (México) dedican a S. S. Pío X, México: 1913, p. 14. 
Agradezco a la señorita Cristina López Sánchez por proporcionarme este libro. 
766 Horrendo desastre…, s/f; Libro de gobierno de esta parroquia de Amozoc, tercera parte…, fol. 24r.



161

entre pueblos inmediatos se reflejó en las limosnas, pero también en la correspondencia donde 
expresaban el pésame por la catástrofe parroquial, como ocurrió con la comunidad de Acajete 
el 16 de agosto de 1924.767

III.III De la adquisición de la santa patrona a la clandestinidad de culto: la 
religiosidad en Amozoc durante la Guerra Cristera

A casi cuatro meses del incendio, la población de Amozoc continuaba en un estado de 
orfandad, dado que la imagen de la Virgen María en su advocación asuncionista no había sido 
repuesta desde aquella terrible noche de agosto. De acuerdo con la tradición oral y la escasa 
documentación, se organizaron juntas en el curato donde participaron algunas personas con 
cierta capacidad económica, junto con el cura, para tratar el tema de la imagen titular. El señor 
Juan Cortés Jiménez [Imagen 3.9], tablajero, determinó solventar el costo de la nueva santa 
patrona, mas no el del traslado ni los viáticos de quien fuera por ella:768

Conste por el presente documento que estoy obligado a entregar al Señor Cura Párroco 
de esta Villa y al que le sucediere en su caso, el importe de la escultura de ‘Nuestra 
Señora de la Asunción’, Patrona de esta Villa, según retrato o imagen que escoja el 
pueblo por conducto de la Junta Directiva encargada de los trabajos de la reposición 
de la Parroquia, y sea cual fuere el precio de dicha escultura. La entrega del dinero la 
haré luego que se me comunique por dicho Párroco que se ha arreglado la compra de la 
escultura o convenido el precio con el Artista que se encargue de hacer dicha escultura. 
[…] Amozoc, Pue., 3 de diciembre de 1924.
Juan Cortés Jiménez [rúbrica].	
Testigo. Tiburcio Valencia [rúbrica].
Testigo. Fidencio Sánchez [rúbrica].769

Es posible que se utilizara parte de la limosna recaudada para cubrir los gastos del viaje del 
párroco Daniel Vera y Ramírez a Roma,770 quizá por sugerencia del arzobispo, además de existir 

767 Carta de la parroquia de Santa María Asunción Acajete a los católicos de la parroquia de Santa María 
Asunción, Amozoc, Acajete, 16 de agosto de 1924, APSMAAP, Serie Gobierno, s/f.
768 Entrevista a José Maximino Rodolfo Cortés Zamora por Pedro Ayala Soledad (JMCZ/PAS), 11 de septiembre 
de 2021, Amozoc, Puebla; Entrevista JICV/PAS; Entrevista MGTL/PAS.
769 Compromiso de pago del importe de la escultura de Nuestra Señora de la Asunción por Juan Cortés Jiménez 
en Amozoc, Amozoc, 3 de diciembre de 1924, APSMAAP, Serie Gobierno, s/f. 
770 Acta In Memoriam, Amozoc, 15 de agosto de 1929, APSMAAP, Serie Gobierno, s/f; Entrevista CEL/PAS; 
Entrevista MGTL/PAS.



162

un antecedente con la pieza proveniente del taller del artífice Guillermo Gaudenzi. Durante su 
permanencia en Roma, el cura no tuvo éxito en adquirir la imagen de la Asunción de la Virgen, 
quizá por la premura con que la necesitaba. La urgencia del sacerdote reflejaba sus intenciones, 
las de la junta directiva y las de la población en general: que la imagen de la santa patrona fuera 
colocada en el ciprés del convento —sede parroquial provisional— antes de la visita pastoral 
del arzobispo de Puebla, el 17 de agosto de 1925.771

El presbítero se dirigió posteriormente a España en busca de una estatua que cumpliera 
con las expectativas tanto propias como del comité. De acuerdo con la inscripción en la base 
de la imagen de talla, ésta fue elaborada en el taller de Alfredo Castellanas, ubicado en la calle 
Balmes, en Barcelona, España, con un precio de 2,265.87 pesos, cubierto en su totalidad por 
don Juan Cortés, aunque el párroco le prestó 500 pesos para completar una letra, deuda que se 
saldó hasta 1928.772 El presbítero Vera realizó el pago correspondiente y regresó a México con 
o sin la futura patrona.773

La nueva imagen de la Asunción, donada por Juan Cortés, se elaboró mediante táceles 
que, antes de diseñar la figura, fueron empalmados a partir de pedazos de madera burda con 
características similares. Las partes de la efigie se unieron con tarugos —taquetes del mismo 
material orgánico—, de modo que la estructura se estrechó, dando la apariencia de una sola 
pieza. Otros elementos, como el cortejo celeste, fueron ensamblados al final. La imagen se talló 
en madera semitropical de un árbol maderable cuya cualidad era ser dura y pesada, resistente al 
daño de ciertos insectos, como las polillas.774

La imagen mariana arribó a tierras mexicanas en una embarcación proveniente de 
Barcelona con destino al puerto de Veracruz. En cuanto se tuvo noticia de su llegada, se comunicó 
a algunas personas de Amozoc.775 El señor Juan Cortés, su esposa doña Jacinta Herrera y don 

771 Cfr. Pedro Vera y Zuria, Cartas a mis seminaristas en la primera visita pastoral de la arquidiócesis, t. II, 
Puebla: Escuela Linotipografica Salesiana, p. 76. Aunque la documentación no esclarece el viaje del párroco Vera, 
quizás se haya trasladado a Roma a finales de 1924, ya que, a partir de esa fecha, el presbítero dejó de registrar la 
lista de curas de los últimos años, amén del arribo del recién ordenado sacerdote Arcadio Muñoz para fungir como 
vicario cooperador de la parroquia de Amozoc, el 7 de diciembre de 1924. El envío del nuevo vicario se debió a la 
ausencia del cura párroco, pues el último cura auxiliar fue el Pbro. Juan García que colaboró en la administración 
parroquial hasta el 8 de junio de 1923. Asimismo, la ausencia de la rúbrica del padre Vera y Ramírez, durante el 
compromiso del pago de parte de don Juan Cortés, sugiere que su desplazamiento a Europa había comenzado, por 
lo que el señor Cortés sólo esperaba que el ministro de culto se comunicara para saber el costo de la imagen y así 
hacer un giro. Libro de gobierno de esta parroquia de Amozoc, del mes de mayo de 1911…, fol. 90r; Compromiso 
de pago…, s/f.
772 Recibo del párroco de Amozoc al señor Juan Cortés por la letra de 500 pesos, Amozoc, 01 de agosto de 1928. 
Agradezco al señor José Maximino Rodolfo Cortés Zamora el haberme proporcionado dicho recibo, al igual que 
a don José Isauro Cortés Valencia. 
773 Entrevista JICV/PAS; Entrevista CEL/PAS; Entrevista MGTL/PAS; Entrevista RTP/PAS; Entrevista JMRCZ/
PAS. 
774 Agradezco al arquitecto Gonzalo Fernández por sus comentarios sobre la imagen patronal. 
775 Entrevista JICV/PAS; Entrevista CEL/PAS; Entrevista MGTL/PAS; Entrevista RTP/PAS; Entrevista JMRCZ/



163

José María Bolaños fueron a recoger la imagen, que viajaba empaquetada con vigas de madera 
en uno de los vagones del ferrocarril Interoceánico.776 “En la estación del tren adornaron con 
flores, papel de China, banderas y todo para recibir a la patrona, venía encajonada, en una caja 
de madera […]. Ya estaba la banda de música y todo para recibirla […] y la trasladaron a la 
parroquia”.777

Otras versiones indican que, al llegar el tren a la villa de Amozoc, se descargó la caja 
donde venía empaquetada la imagen titular y se colocó en la bodega de la estación ferrocarrilera 
[Imagen 3.10] por algunos días, mientras el pueblo se organizaba y se ensamblaban ciertas 
partes de la pieza.778 Cuando trasladaron la imagen de la estación al curato, “adornaron la calle 
[…], pusieron jarritos y enramadas, de lo que había más antes. La pusieron en una ventana del 
curato para que toda la gente pasara a conocerla, y, ya cuando estuvo su lugar en condiciones, la 
pasaron a la iglesia”.779 Con cantos y flores, la devoción de la feligresía de Amozoc se desbordó al 
recibir a su nueva santa patrona, esta vez con un júbilo que apaciguaba la conmoción provocada 
por el incendio de 1924.

Los trabajos en la parroquia continuaban, por lo que la casa cural fue la mejor opción 
para custodiar la imagen, siempre a la vista de la población curiosa. Cualquiera que haya sido el 
lugar de recepción —la iglesia de San Francisco o el curato—,780 la imagen ya se encontraba en 
el templo parroquial para la segunda mitad de 1926. Así lo demuestra la invitación del párroco 
de Amozoc y de la junta directiva al arzobispo de Puebla a apadrinar el acto de la solemne 
bendición de la escultura de Nuestra Señora de la Asunción en la fiesta patronal del 15 de 
agosto.781 Sin embargo, el inicio de la Guerra Cristera y la suspensión de culto interrumpieron 
la ceremonia.

La Guerra Cristera (1926-1929) fue un conflicto político-social armado, surgido a 
partir del enfrentamiento entre el Estado posrevolucionario y la jerarquía de la Iglesia católica. 
Ambas instituciones atravesaron tensiones derivadas de la imposición de la Carta Magna de 
1917.782 Las cláusulas de la Constitución serían aplicadas con mayor severidad por Plutarco 

PAS.
776 El Sol de Puebla, 15 de agosto de 1997, HESP; Entrevista JMRCZ/PAS.
777 Entrevista JICV/PAS.
778 Entrevista CEL/PAS; Entrevista RTP/PAS.
779 Entrevista CEL/PAS.
780 La única referencia que se logró encontrar fue la de la visita pastoral del arzobispo de Puebla, el 17 de agosto 
de 1925, ya que la imagen de Santa María de la Asunción se encontraba en el ciprés del exconvento franciscano de 
Amozoc. Ver. Vera y Zuria, op. cit., p. 76.
781 Invitación al señor arzobispo, doctor don Pedro Vera y Zuria, por el párroco de Amozoc y la comisión 
organizadora, Puebla, agosto de 1929, APSMAAP, Serie Gobierno, s/f. 
782 Cfr. Javier Garciadiego Dantán, “La Revolución”, en Pablo Escalante Gonzalbo, et al., Nueva historia míni-



164

Elías Calles como titular del poder ejecutivo (1924-1928). Si bien existieron roces entre grupos 
católicos y los gobiernos de Venustiano Carranza y Álvaro Obregón, las actividades religiosas 
fueron toleradas en cierta medida durante esos dos períodos.783  El 7 de enero de 1926, ya en la 
presidencia, Calles recibió facultades extraordinarias por parte del Congreso para reformar el 
Código Penal de la Federación en materia religiosa.784 

Tras algunos señalamientos y corroboraciones del arzobispo de México, José Mora y 
del Río, acerca de su postura frente a las medidas de la Carta Magna en una entrevista realizada 
en febrero, el «Jefe Máximo» exigió la aplicación inmediata de las normas constitucionales.785 
El presidente envió un telegrama el 11 de febrero de 1926 a los gobernadores de las entidades 
federativas para la reglamentación del artículo 130°, pues, aunque en 1925 el gobierno federal 
había ordenado aplicar la Constitución en los estados, no todas las entidades acataron la 
instrucción.786 Para el 13 de febrero se decidió aplicar con rigor los artículos 3° y 27° para 
la clausura de escuelas católicas y conventos; dos días después se ordenó la expulsión de 
sacerdotes extranjeros.787 

El 16 de febrero, el gobernador de Puebla, Claudio N. Tirado, dispuso la reducción 
del número de sacerdotes de 330 a 273 e impuso un plazo de 48 horas para aplicar la ley 
en colegios y conventos.788 El gobierno federal continuó presionando para que los estados 
expidieran leyes encaminadas a disminuir el número de ministros de culto; para el 14 de abril, 
en el estado de Puebla se implementó el artículo 130° designando un sacerdote por cada cuatro 
mil habitantes.789 Al gobierno del profesor Tirado puede atribuírsele una “hostilidad” tenue 
hacia la institución eclesiástica, buscando evitar una insurrección en un estado profundamente 
católico. A ello contribuyó la carta del arzobispo Vera y Zuria dirigida al Congreso para frenar 
dicha reglamentación.790 

ma…, p. 260.
783 Cfr. Ceballos, “La Iglesia católica…”, p. 208.
784 Cfr. Jean Meyer, La Cristiada: el conflicto entre la iglesia y el estado 1926-1929, vol. 2, trad. Aurelio Garzón 
del Camino, undécima reimpresión, México: Siglo XXI, 2013, p. 240; Juan González Morfín, La Guerra de los 
Cristeros. Hitos y mitos, México: Panorama, 2017, pp. 23-24. 
785 Cfr. González Morfín, La Guerra de los Cristeros…, pp. 24-26.
786 Cfr. Meyer, La Cristiada: el conflicto…, p. 240.
787 Cfr. Meyer, La Cristiada: el conflicto…, pp. 242-243; González Morfín, La Guerra de los Cristeros…, pp. 24-26.
788 Cfr. Meyer, La Cristiada: el conflicto…, p. 243.
789 Cfr. José Luis Sánchez Gavi, “Los gobiernos de la Revolución y la Iglesia en Puebla, 1926-1940”, en Alicia 
Tecuanhuey Sandoval (coord.), Clérigos, políticos y política. Las relaciones Iglesia y Estado en Puebla, siglos 
XIX y XX, México: ICSyH, BUAP, 2002, pp. 151-152; González Morfín, La Guerra de los Cristeros…, p. 27 [Nota 
del autor].
790 Cfr. David G. LaFrance, La Revolución Mexicana en el estado de Puebla 1910-1935, México: EyC, 2010, p. 
69; Sánchez Gavi, op. cit., p. 151.



165

El 2 de julio de 1926 se publicó en el Diario Oficial de la Federación la Ley que reforma 
el Código Penal para el distrito y territorios federales, sobre delitos del fuero común, y para 
toda la República sobre delitos contra la Federación, en materia de culto religioso y disciplina 
externa.791 Con 33 artículos, la Ley Calles tenía el propósito de castigar penalmente a quienes 
la infringieran; así, los únicos que podían violentarla eran los ministros de culto, las órdenes 
religiosas, la feligresía y las autoridades. Además, los sacerdotes estaban obligados a registrarse 
ante los ayuntamientos para obtener el derecho de ejercer su ministerio, conforme al artículo 
19°.792

Ante tales disposiciones y en desacuerdo con ellas, el 24 de julio “el Comité Episcopal 
decidió […] la publicación de la pastoral colectiva anunciando la suspensión de cultos en cuanto 
el decreto Calles entrara en vigor, el 31 de julio”.793 Para los jerarcas católicos, esta medida era 
la única respuesta posible ante la “opresión antirreligiosa”. Ordenaron que los templos fueran 
entregados a las comisiones de vecinos, mientras que la Secretaría de Gobernación autorizó a 
las autoridades municipales a vigilar los edificios religiosos.794 Mientras los obispos mexicanos 
respondían mediante la huelga del culto público, el Estado también impidió el culto privado.795

“Previo a la suspensión cientos de personas acudieron a las iglesias para que sus hijos 
recibieran los sacramentos. Se celebraron primeras comuniones al vapor, en las que los infantes 
recibieron la eucaristía sin haber memorizado el catecismo a conciencia”.796 La suspensión 
del culto público y la prohibición del culto privado generaron una amplia movilización social 
entre la feligresía, tanto en ciudades como en pueblos y villas. Los servicios religiosos en el 
exconvento franciscano de Amozoc, en la iglesia parroquial de Santa María de la Asunción y 
en los templos de los barrios se interrumpieron durante tres años, aunque la religiosidad de los 
creyentes se mantuvo firme pese a las circunstancias que atravesaba el país.

Dentro de su labor evangelizadora, el padre Daniel Vera y Ramírez predicaba a la 

791 Ver. Diario Oficial de la Federación, 2 de julio de 1926, t. XXXVII, núm. 2, p. 1. http://www.dof.gob.mx/
nota_to_imagen_fs.php?codnota=4490016&fecha=2/07/1926&cod_diario=190707. Mientras que en el Periódico 
Oficial del Gobierno Constitucional del Estado Libre y Soberano de Puebla la ley fue publicada el viernes 23 de 
julio de 1926. Ver. Periódico Oficial, 23 de julio de 1926, t. CXVII, núm. 7, p. 151, AHMTHP, Sección Gobierno, 
Serie Culto y Templos, caja 166, s/f. 
792 Cfr. Jean Meyer, Historia de los cristianos en América Latina: siglos XIX y XX, trad. Tomás Segovia, México: 
Jus, 1999, p. 231.
793 Meyer, La Cristiada: el conflicto..., p. 265.
794 Cfr. Alicia Olivera Sedano, La guerra cristera. Aspectos del conflicto religioso de 1926 a 1929, México: FCE, 
Cámara de Diputados, 2019, p. 102.
795 Cfr. Jean Meyer, La Cristiada: la guerra de los cristeros, vol. 1, trad. Aurelio Garzón del Camino, decimotercera 
reimpresión, México: Siglo XXI, 2018, pp. XI-XII.
796 María del Carmen Collado Herrera, “El espejo de la élite social (1920-1940)”, en Aurelio de los Reyes (coord.), 
Historia de la vida cotidiana…, p. 116.



166

feligresía de Amozoc perteneciente a asociaciones y mayordomías en el exconvento franciscano, 
sede parroquial. Ahí abordaba diversos temas doctrinales, entre ellos las virtudes cristianas. El 
25 de julio de 1926, el mismo día de la publicación de la Pastoral Colectiva, trató el tema de 
la perseverancia, explicando que un buen católico debía mantenerse firme hasta la muerte, 
especialmente en tiempos de persecución.797 A una semana de la entrada en vigor de la Ley 
Calles, el párroco exhortaba a no negar la fe: “si algún día nos llegaran a llamar a los tribunales 
y nos dijeran si éramos católicos, que dijéramos que sí, y que nos amenazaran con los más 
crueles dolores, que no falláramos en nuestra fe”,798 pues —señalaba— el martirio era preferible 
a la condenación.

En aquel verano de 1926, dado que en Puebla no se perseguía activamente a los 
sacerdotes,799 el cura Vera y Ramírez no abandonó su parroquia. Sin embargo, dejó de ejercer 
públicamente en los templos de Amozoc y trasladó su ministerio a las casas de su grey:

Dice mi mamá que el día domingo celebraban en las casas coloradas, y eso iban 
personas, pero muy…, pasaban y abierta la puerta pues nomás se metían porque sí 
estaba el pueblo, ahora sí que temeroso […]. Era de que, en la esquina, dicen que tenían 
donde ver quienes iban y ya sabían, daban la contraseña, pasaban y ya estaba abierta 
la puerta para que entraran. […] Varias personas así era como iban a misa, y para salir 
también era lo mismo, o sea que tenían que cuidarse para salir de allá.800

Asimismo:
Se llamaba el padre Vera. Pero después como los perseguían se vinieron aquí a las casas 
coloradas, ahí estuvieron, ahí se escondían para que no los fueran a matar porque los 
perseguían. Ahí bautizaban, hacían matrimonios, hacían misa, pero a escondidas. […] 
Ya sabían las personas como entraban para que pudiera celebrar el padre; les avisaban a 
tales horas va a haber misa y ya venían, les abrían las puertas y ya entraban.801

Durante los tres años que duró el proceso de la Cristiada, el padre Daniel permaneció entre su 
comunidad, alojado en casas de particulares, sobre todo de familias acomodadas, como las de 
las llamadas casas coloradas [Imagen 3.11].802 Las celebraciones religiosas se realizaban con 

797 Libro de actas de la asociación de la Cruzada Eucarística, establecida en la feligresía de Santa María de la 
Asunción, Amozoc, 1924-1939, APSMAAP, Serie Asociaciones, fol. 15v.
798 Ídem.
799 Cfr. Meyer, La Cristiada: la guerra…, p. 39. 
800 Entrevista a Concepción Esparza López por Pedro Ayala Soledad y Jesús Salvador Romero Aldama (CEL/PAS/
JSRA), 08 de mayo de 2020, Amozoc, Puebla.
801 Entrevista RTP/PAS.
802 Las famosas casas coloradas de Amozoc, ubicadas entre las calles Francisco I. Madero y 3 Sur, fueron casonas 
construidas en la época novohispana justo en el camino real que conectaba con la ciudad de la Puebla de los 



167

extrema prudencia. Los sacerdotes —el párroco, el vicario Pbro. Juan Cesati803 y el Pbro. Tomás 
López Galindo, originario del pueblo—,804 “escondidos de día, trabajaban de noche, protegidos 
por toda la población”.805 Los curas continuaban administrando los santos sacramentos como el 
bautismo, la confesión y el matrimonio. Por ejemplo, la boda del alfarero Miguel Valencia de 26 
años y Fortunata Luna con 20 años, en la madrugada del 1° de diciembre de 1928 en las casas 
coloradas [Imagen 3.12],806 yendo en contra de las disposiciones gubernamentales en materia 
de culto.807

	 A pesar de que en la Pastoral Colectiva los obispos habían ordenado la suspensión de 
culto público, no prohibieron el culto privado con el fin de continuar ejerciendo su ministerio 
de manera clandestina.808 Esto se puede explicar por medio de la religiosidad de los pueblos y 
ciudades, donde el apoyo de la feligresía mantuvo bajo su cuidado a los curas. Al ser pastores 
de su rebaño y estar más contextualizados, siguieron celebrando misas semiclandestinas 
y administrando los sacramentos, mientras la población resistía e impulsaba las prácticas 
devocionales, negándose a renunciar a sus costumbres.

El cura Daniel Vera dispuso que las campanas de la parroquia —consideradas como 
las “voces” de la espiritualidad de la población—809 permanecieran en silencio. Aun así, las 
asociaciones continuaron velando al Santísimo Sacramento, sin tocar ningún llamamiento de 
trasfondo.810 La tarde del 8 de agosto de 1926, un tiroteo atacó a más de doscientos niños al 
salir de la instrucción catequética en la casa cural, donde también se encontraba el párroco. 
Todos huyeron de inmediato hacia sus domicilios.811 El atentado, sin embargo, no impidió 
que el presbítero asistiera a las 17:00 horas a la reunión mensual de la asociación de la Vela 
Perpetua de señoras, en la casa de las celadoras Concepción Ruiz y Andrea Domínguez. Entre 
los acuerdos tomados, se decidió que las próximas juntas se realizarían en otras casas o incluso 

Ángeles. Se caracterizan por el revestimiento de petatillo (ladrillo rojo entrelazado) en la fachada, herrería y 
almenas.
803 Libro No. 2 en el que se hayan las actas del Apostolado de la Oración establecida canónicamente en esta 
parroquia de Amozoc y comienza el día 7 de abril de 1905, APSMAAP, Serie Asociaciones, fol. 61v.
804   El presbítero Tomás López Galindo, siendo cura coadjutor de Cuauhtinchan, regresa a Amozoc al comenzar la Guerra 
Cristera, oficiando misas en la casa familiar ubicada en la esquina de la calle 3 Norte y 4 Poniente. Entrevista MGTL/PAS. 
805 Meyer, La Cristiada: la guerra…, p. 41. 
806 Libro de matrimonios. Iglesia parroquial de Santa María, Amozoc, 1922-1932, APSMAAP, tomo 47-51, fol. 29r.
807 Cfr. Collado, op. cit., p. 117.
808 Cfr. Meyer, La Cristiada: la guerra…, p. 37.
809 Cfr. Engracia Loyo Bravo, “El México revolucionario (1910-1940)”, en Pablo Escalante Gonzalbo, et al., 
Historia mínima de la vida…, p. 223.
810 Libro No. 2 en el que se hayan…, fol. 58v.
811 Libro de actas de la asociación de la Vela Perpetua femenina de esta parroquia, corresponde a los años de 1920 
mes de diciembre al mes de junio de 1941, APSMAAP, Serie Asociaciones, fol. 28r



168

en el campo, “como los primitivos cristianos”.812  
El episcopado mexicano exhortó a la población católica a defender y cuidar los bienes 

de la Iglesia, en especial aquellos templos donde las campanas enmudecerían, los tabernáculos 
quedaron vacíos y la liturgia se suspendería.813 Por ello afirmaban: “Dejamos las iglesias 
confiadas a los fieles, no dudando de que protegeréis, con una piadosa solicitud, los santuarios 
que heredasteis de vuestros abuelos, o que, a costa de grandes sacrificios, construisteis vosotros 
mismos y consagrasteis al culto de Dios”.814 En respuesta a este llamado, la feligresía de 
Amozoc procuró resguardar los templos para evitar que fueran violentados por las autoridades 
municipales o estatales, cumpliendo así con lo dispuesto por el Comité Episcopal y por su 
párroco.

En Amozoc, las iglesias no fueron cerradas gracias a la intervención de las juntas vecinales, 
integradas por diez individuos que profesaban la religión católica, y que quedaron a cargo de 
los templos por designación del obispo o de los sacerdotes locales. Un caso documentado es el 
del barrio de San José de los Ranchos (actual barrio de la Sagrada Familia), donde, tras la visita 
del agente subalterno del Ministerio Público el 21 de agosto de 1926, se presentaron los vecinos 
que residían en las cercanías para la entrega del templo. Entre ellos estaban los mayordomos del 
Cristo de la Buena Muerte, Florentino Soledad y Julio Sánchez, así como el fiscal, Ascensión 
Flores.815 Aunque la documentación conservada es escasa y la tradición oral elude este tema, es 
probable que un proceso similar ocurriera en los demás barrios. Las juntas vecinales pudieron 
haberse conformado por los mayordomos en funciones, como en Tepalcayuca, donde destacan 
Delfino Sánchez e Isidro Reyes, mayordomos del Divino Salvador; Felipe Carrillo, mayordomo 
de San Diego de Alcalá; y Francisco y Julián Reyes, responsables del Santo Cristo de Lázaro.816

La religiosidad de los devotos católicos se mantuvo durante el conflicto religioso a 
pesar de la suspensión del culto, en buena medida gracias al impulso de las mayordomías. El 
barrio de San José de los Ranchos continuó realizando las elecciones de mayordomos primero, 
segundo y tercero de cada una de sus devociones —como el patriarca San José, el Cristo de la 
Buena Muerte y la Virgen de la Asunción— además de la designación de fiscales [Ver. Tabla III.
III].817 También destaca el barrio de San Antonio, con devociones a la Virgen de la Conquista, 

812 Ibídem, fols. 28r-28v.
813 Cfr. Meyer, La Cristiada: la guerra…, p. XI.
814 William F. Montavon, Religious crisis in Mexico, Washington, 1926, pp. 23-7, citado en Meyer, La Cristiada: 
el conflicto…, pp. 268-269.
815 Archivo del barrio de la Sagrada Familia, Amozoc, Pue. Agradezco a los mayordomos 2022 y al sacristán del 
barrio de la Sagrada Familia por permitirme consultar su acervo documental.
816 Archivo privado. 
817 Archivo del barrio de la Sagrada Familia.



169

San Antonio y el Señor del Santuario,818 cuyos mayordomos, junto con los de los barrios de 
Santiago, Santo Ángel y San Miguel, formaron parte de la organización religiosa frente a la a 
las medidas del gobierno y del alto clero.

Aunque el culto en los templos se encontraba suspendido, la organización de asociaciones, 
cofradías y hermandades tanto de la parroquia como de los barrios permitió que las prácticas 
devocionales se mantuvieran. La religiosidad de la población de Amozoc no solo persistió, 
sino que se fortaleció durante el período cristero. La ausencia del párroco en los templos no 
implicó un abandono de su labor evangelizadora ni de la dirección espiritual hacia sus fieles 
dentro de las corporaciones seglares, lo que propició un mayor involucramiento por parte de 
la comunidad católica. La expectativa del gobierno de Calles de provocar una desintegración 
interna de la Iglesia por vía cismática mediante los comités parroquiales encargados de los 
edificios religiosos,819 fue finalmente desestimada por una sociedad profundamente arraigada 
en sus creencias.

Desde agosto de 1926, la asociación del Apostolado de la Oración continuó financiando 
los derechos de curato de la misa mensual con cuatro pesos, celebraciones semiclandestinas 
oficiadas por el párroco Daniel Vera y sus vicarios en las casas coloradas, además de horas 
santas y rosarios en la parroquia.820 La capacidad recaudatoria y administrativa de la asociación 
reflejaba el impulso de sus integrantes por sostenerla, pues durante los tres años del conflicto 
—al igual que antes de él— siguieron cubriendo los honorarios del maestro de capilla por las 
horas santas y los rosarios en el templo parroquial. Los gastos de las posadas, el jubileo, la cera 
labrada y la fiesta del Corazón de Jesús en junio fueron solventados mediante limosnas de los 
celadores y donaciones ocasionales. Incluso, en enero de 1929, lograron adquirir en Huamantla 
una nueva imagen del Sagrado Corazón de Jesús por 500 pesos.821

La asociación de la Vela Perpetua femenina continuó cubriendo los gastos de los 
derechos de curato cada mes, así como el pago del cantor Pablo López Rojas, el aceite para 
la lámpara del Santísimo y otras necesidades del templo.822 Uno de los principales problemas 
que afrontaban sus integrantes era la inasistencia de algunas celadoras encargadas de cuidar la 
sagrada forma en el tabernáculo, responsabilidad que, según el párroco, recaía directamente en 

818 Libro de la cofradía de San Antonio…, s/f. 
819 Cfr. Meyer, La Cristiada: el conflicto…, p. 277.
820 Libro número 1 en que se encuentran las cuentas de cargo y data del Apostolado de la Oración, establecido 
canónicamente en esta parroquia de Santa María de la Asunción Amozoc. Año de 1898, APSMAAP, Serie 
Asociaciones, caja 51, fols. 139r-150v.
821 Libro número 1…, fols. 147r-148v.
822 Libro de cuentas de la asociación de la Vela Perpetua de señoras, Santa María Amozoc, julio 31 de 1923, APS-
MAAP, Serie Asociaciones, fols. 13r-17r.  



170

los fieles. Esto no ocurría de la misma manera en todas las iglesias de la ciudad de Puebla. De 
manera reservada, el padre Vera y Ramírez acudía al templo parroquial para renovar las hostias 
consagradas, encontrándose con frecuencia a una sola persona en la iglesia,823 situación que lo 
llevó a reprender a las celadoras el 7 de mayo de 1928: 

Tomó la palabra Daniel Vera e hizo una elocuente alocución, exhortando al mismo 
tiempo que comentando la grande diferencia que hay entre todos los pueblos de la 
República donde hace casi dos años que no tiene sacramentos, porque no hay quien 
los imparta, y nosotros tan mimados de Nuestro Señor que tal parece no estamos en 
México, y que por lo mucho que él nos da tenemos que dar cuenta si no aprovechamos 
esas gracias.824

Por otra parte, las autoridades municipales tenían la obligación de cumplir con lo señalado en la 
fracción del artículo 130° de la Constitución y en el artículo 31° de la Ley Calles, que establecía: 
“La autoridad municipal llevará un libro de registro de los templos y otro de los encargados de 
ellos, y de los asientos de ambos enviará copia certificada a la Secretaría de Gobernación”.825 
En relación con lo anterior, “constituidas las juntas vecinales, para la administración de los 
templos, ante la ausencia del clero conforme a la ley, se procedió al registro”.826 El presidente 
municipal constitucional de Amozoc, Cándido Tlaxcala, habilitó un libro para el registro de 
templos y casas curales existentes en el municipio el 2 de agosto de 1926 [Ver. Tabla III.IV].827

La Liga Nacional de la Defensa de la Libertad Religiosa (LNDLR), fundada en 1925,828 
se definía como una “asociación legal, de carácter cívico, que tiene por fin conquistar la 
libertad religiosa y todas las libertades […], por los medios adecuados que las circunstancias 
irán imponiendo”.829 Con el tiempo, la Liga se convirtió en la principal organización de 
articulación militar durante el movimiento cristero, al reunir a católicos insurreccionados y a 
diversas corporaciones afines a nivel nacional. A través de impresos, volantes y otros medios 
de propaganda, buscó despertar la conciencia de todas aquellas personas afectadas por la Ley 
Calles y la política gubernamental.830 

823 Libro de actas de la asociación de la Vela Perpetua…, fol. 30r.
824 Ibídem, fol. 32r.
825 Periódico Oficial, 23 de julio de 1926, p. 154.
826 Jesús Joel Peña Espinosa, “La catedral angelopolitana: sus autoridades y administradores durante el conflicto 
religioso, 1927-1929”, en Alicia Tecuanhuey Sandoval (coord.), Clérigos, políticos y política…, p. 129.
827 Registro de Templos. Libro No. 1. 1926, AMAMP, Sección Registro de Templos, caja 1, s/f.
828 Meyer, La Cristiada: la guerra…, pp. 50-52.
829 Programa de la Liga Nacional Defensora de la Libertad Religiosa, 14 de marzo de 1925. Citado en Olivera, 
op. cit., p. 93.
830 Cfr. Olivera, op. cit., p. 96.



171

En diciembre de 1926, la Liga llamó a los católicos del país a un levantamiento nacional 
en oposición a las disposiciones del Estado, con especial énfasis en las comunidades rurales; los 
primeros movimientos armados iniciaron en enero de 1927.831 Los levantamientos de cristeros 
frente a las restricciones al culto se extendieron por gran parte del territorio mexicano, desde 
Durango hasta Tehuantepec.832 La defensa de la religión de un pueblo que vio trastocada su 
libertad de credo fortaleció la determinación de muchos fieles, y aunque no fue una postura 
unánime, algunos miembros del Comité Episcopal justificaron el uso de las armas en defensa 
de los derechos religiosos.833

El 1° de enero de 1927 se levantaron en la Montaña de Mixtepec el jefe cristero José 
L. Salazar, y en la zona limítrofe entre Oaxaca y Puebla el coronel Eulogio Salazar.834 “En 
enero también incursionó en territorio poblano el rebelde Victoriano Bárcenas, que operaba en 
el estado de Guerrero”.835 En Puebla, aunque la política estatal era menos hostil que en otras 
regiones, también hubo población que decidió unirse a la lucha armada en defensa de la religión 
y otros intereses como el tema agrario. La agresión que se atribuía al “mal gobierno”,836 el 
arraigo a su iglesia y la imposibilidad de vivir sin el culto, fueron algunos de los motivos que 
llevaron a muchos fieles a sumarse a las guerrillas.837

El jefe general cristero Manuel Fernández de Lara lideró algunas de las campañas más 
significativas en la zona centro del estado de Puebla. “Esta partida operó en la meseta central 
del estado sobre los valles de Puebla y Tlaxcala […], y es seguramente el que más problemas 
y estragos causó al gobierno local, entre otras razones, por el número de alzados que llegó 
a tener”.838 Su figura obtuvo el reconocimiento de sus propios soldados, ya fuera por haber 
tomado la iniciativa del levantamiento o por la designación expresa del grupo insurrecto.839 
También contó con el respaldo de los pueblos de la región, de autoridades municipales y de 

831 Cfr. Aurora Vargas Hernández, “Plutarco Elías Calles (1924-1928)”, en Alejandra Lajous (coord.), Manual de 
Historia del México contemporáneo (1927-1940), México: UNAM, 1988, p. 224.
832 Cfr. Luis Romo Cedano, “La inquietante originalidad de La Cristiada”, en Evelia Trejo y Álvaro Matute (eds.), 
Escribir la historia en el siglo XX. Treinta lecturas, México: UNAM, 2009, p. 395.
833 Cfr. Javier Valentín Hernández García, “Más allá de la fe… logística de guerrilla”, en Marco Fabrizio Ramírez 
Padilla (coord.), La guerra de religión en México (1926-1929), México: Palabras de Clío, 2014, p. 106.
834 Cfr. Olivera, op. cit., p. 155.
835 José Luis Sánchez Gavi, La Iglesia en Puebla y el conflicto religioso, 1926-1934, tesis de licenciatura en 
Historia, México: BUAP, 1992, p. 109. 
836 Cfr. Meyer, La Cristiada: la guerra…, p. XI.
837 Ibídem, p. 101. 
838 Sánchez Gavi, La Iglesia en Puebla…, pp. 110-111.
839 Cfr. Jean Meyer, La Cristiada: los cristeros, vol. 3, trad. Aurelio Garzón del Camino, decimotercera reimpresión, 
México: Siglo XXI, 2020, p. 92.



172

ligueros de la ciudad de Puebla, lo que fortaleció su posición estratégica y política.840

Una fracción de la feligresía de Amozoc se incorporó a las filas cristeras que respondían 
a Fernández de Lara,841 asumiendo el control de la región ubicada en las faldas de la Malinche.842 
Aunque el artículo 16° de la Ley Calles prohibía las reuniones de carácter público en los 
templos,843 los voluntarios comenzaron por congregarse en la iglesia parroquial de Amozoc.844 
Tras deliberarlo, decidieron unirse formalmente al jefe coronel cristero de la meseta central. En 
un primer momento reconocieron a don Manuel López Rojas [Imagen 3.13] como general de 
la agrupación cristera —tanto la originaria del pueblo de Amozoc como la de la junta auxiliar 
de Chachapa— [Imagen 3.14].845 Más adelante designaron a Filemón Gaona Valencia como 
teniente coronel, quien se encargó de organizar los distritos de Tepeaca y Tepexi,846 integrándose 
a la partida consolidada bajo el mando del general Fernández de Lara.

Por instrucciones del coronel, los cristeros provenientes de distintos pueblos de Tlaxcala 
y Puebla se establecieron en un cerro llamado Tzotzocola [Imagen 3.15],847 ubicado cerca de 
la comunidad de Santa Cruz Alpuyeca, en el municipio de Cuauhtinchan.848 La topografía 
dificultaba el acceso de las tropas federales y, sobre todo, les impedía ubicar con precisión 
el campamento insurrecto. Para los alzados, esta condición era una ventaja táctica decisiva: 
conocían el terreno, sus rutas, sus zonas de resguardo. Desde este punto y desde la sierra 
Amozoc–Tepeaca comenzó la preparación militar de los cristeros bajo la dirección de Fernández 
de Lara, pues la inexperiencia en el manejo de armas representaba un riesgo considerable frente 
a cualquier enfrentamiento con las fuerzas del gobierno:

Tenían un general que era su, podemos decir, estudio, disciplina militar, y ese es el que 

840 Cfr. Sánchez Gavi, La Iglesia en Puebla…, p. 111.
841 Conforme avanzó el proceso de la Guerra Cristera, los levantamientos en los pueblos fueron más frecuentes, 
y, por ende, los grupos de cristeros iban creciendo en número, “pasando de la partida al escuadrón, del escuadrón 
al regimiento y del regimiento a la brigada”. Meyer, La Cristiada: los cristeros, p. 6.
842 Cfr. Sánchez Gavi, La Iglesia en Puebla…, p. 111.
843 Periódico Oficial, 23 de julio de 1926, p. 153.
844 Entrevista CEL/PAS/JSRA; Charla con la señorita Cristina López Sánchez, 28 de mayo de 2021, Amozoc, 
Puebla.
845 Ídem.
846 Cfr. Olivera, op. cit., p. 179; Meyer, La Cristiada: los cristeros, p. 92.
847 “Tzotzocola, nombre mexicano, colectivo de Tzotzocolli, cántaro o chochocol”. Peñafiel, op. cit., p. 335. La 
señorita María Luisa López Sánchez, hija del general Manuel López Rojas, comentaba que el nombre del cerro en 
náhuatl quería decir “el que tiene un chipote en la parte de atrás”, aludiendo a la ubicación del montículo de piedras 
sobre el cerro. El Universal, 27 de abril de 1992, núm. 1, p. 2. Agradezco a doña Concepción Esparza López por 
proporcionarme el periódico y demás materiales.
848 Cfr. Rocío Téllez González, “Cuautinchan”, en Puebla en la mirada de sus cronistas, t. II, México: Consejo de 
la Crónica del Estado de Puebla, Secretaría de Cultura y Turismo, El Errante Editor, 2018, p. 36.



173

los administraba, no creas que nada más lo hacían al trancazo todos juntos, sino que eran 
en común grupos o pelotones que lo manejaba él. […] [Los cristeros] eran aleccionados 
por el general. Primero estuvo el cimiento de los cristeros allá en Guadalajara, y de 
ahí venía el que venía a enseñarles, les enseñaba estrategias, tiro, les enseñaban a tirar, 
embestir. Me platicaba mi tío Germán que todas las disciplinas se las enseñaban: pelear 
con bayoneta, pelear a puño, estrategias pues, cuerpo a cuerpo y todo eso.849 

Principalmente, las familias de los cristeros de Amozoc apoyaron el movimiento suministrando 
alimentos, parque y artículos indispensables como ropa y utensilios básicos. Junto con otras 
personas, sostuvieron a los combatientes que permanecían concentrados en el Tzotzocola. Se 
conoce el caso de don Victoriano Nava, quien, poniéndose a las órdenes del general Manuel 
López, transportaba la comida que se recolectaba en el pueblo hacia el lugar donde se encontraban 
los cristeros.850 Sin embargo, al ser descubierto fue denunciado ante las autoridades municipales. 
Para entonces —bien entrado ya el año de 1927— había en Amozoc un destacamento del 
gobierno, lo cual deja ver que el Estado estaba al tanto de los movimientos de Fernández de 
Lara y de los alzados provenientes de Amozoc.

Al ser denunciado mi padre, lo agarran, lo apresan con la sentencia de que al otro 
día iba a ser colgado en uno de los árboles que había en frente a la presidencia de 
acá. […] Afortunadamente, mi abuelo, papá de mi mamá, el señor Julio Ortiz, tenía 
buenas relaciones con el presidente municipal de acá, en ese entonces era don Ocotlán 
Hernández […]. Entonces, la noche anterior a la ejecución, va y habla con el presidente 
y le suplica: —Oco, yo no sé cómo le vayas a hacer, pero salva la vida de mi yerno. 
Entonces el presidente le contesta: —Mire don Julio, voy a hacer todo lo posible de 
convencer al capitán que le respete la vida, pero no se lo aseguro. 
Ya se vino mi abuelo. Al otro día cuando iban a sacar a mi padre de la cárcel para ser 
ejecutado, el presidente habla con el capitán: —Capitán, quiero pedirle un gran favor. 
—¿Qué le pasa? 
—Mire, el reo que se va a ajusticiar es mi sobrino, no sería posible de perdonarle la vida, 
se trata de un familiar mío y me daría mucha tristeza verlo ahí colgado. 
Dice: —¡No puede ser! ¿Por qué no me lo había dicho? 
—Pues no. Es el momento que yo creo comentarle que se trata de un familiar. 
Dice: —Bueno, nada más porque usted me lo pide y dice que es familiar de usted le 
voy a respetar la vida, pero con la condición de que no vuelva a atreverse ir a llevarle 
de comer a los cristeros.851

849 Entrevista a Luis Flores Gaona por Pedro Ayala Soldad y Jesús Salvador Romero Aldama (LFG/PAS/JSRA), 
08 de mayo de 2020, Amozoc, Puebla. 
850 Entrevista a Fausto Nava Ortiz por Pedro Ayala Soldad (FNO/PAS), 17 de octubre de 2020, Amozoc, Puebla.
851 Entrevista FNO/PAS. Don Ocotlán Hernández tomó el puesto de presidente municipal de Amozoc a partir de 



174

Este y muchos otros casos ocurrieron en Amozoc y en diversas comunidades a raíz del 
levantamiento cristero y del apoyo —aunque limitado— que parte de la población brindó a los 
guerrilleros. “La participación en la Cristiada fue, sociológicamente hablando, excepcional, ya 
que no respetó nada, ni el sexo, ni la edad, ni la situación de familia, derribando las barreras de las 
conveniencias y de la prudencia tradicionales”.852 Desde jóvenes amozoquenses pertenecientes 
a la Acción Católica de la Juventud Mexicana (ACJM), señores de la Adoración Nocturna 
Mexicana, hasta mujeres de la asociación de las Señoras de la Caridad de San Vicente de Paúl853 
formaron parte del grupo cristero de Amozoc o los auxiliaron durante su permanencia en el 
cerro.

La participación de mujeres y niños fue especialmente relevante en el proceso de la 
Guerra Cristera. Contribuyeron en el trasiego de armas y municiones, brindaron apoyo médico, 
realizaron labores de espionaje o fungieron como vigías.854 Los cristeros contaron también con 
la ayuda de pueblos vecinos, en particular con la cooperación de infantes y la complicidad 
femenina que se integró a la resistencia. Esta situación llevó al ejército gubernamental a 
considerar sospechoso a prácticamente cualquier individuo de la región.855 Hermanas, madres 
y esposas de Amozoc apoyaron con dinero y alimentos, ya fuera entregándolos directamente 
o enviándolos por correo “cuando se podía porque no era tan fácil, […] ellas eran las que iban 
con las cosas”. 856

Dicen que había personas de acá que les llevaban armamento, disfrazadas, pero eran 
mujeres las que iban. […] A los cristeros les mandaban comida, le digo, esta señora 
Amelia Gasca, doña Elvira esposa de don Daniel Valencia, doña Juanita, doña Josefita 
Gutiérrez, eran varias las que llevaban tortillas. Les hacían tortillas con frijoles y se las 
llevaban así, pero dicen que todo lo llevaban muy reservado. Iban juntando varitas para 
que no vieran los otros [el ejército] que andaban juntando leña, y les llevaban el parque 
y armas, pero como iban disfrazadas […] para que no les hicieran nada.857

febrero de 1927, siendo el señor Cándido Tlaxcala su predecesor. AMAMP, 1S Gobernanza y gobernabilidad, 
1S0.11 Notificaciones, caja 171, s/f; 4S Hacienda y patrimonio municipal, 4S.0.5 Egresos, caja 235, s/f.
852 Meyer, La Cristiada: los cristeros, p. 27. 
853 Entrevista a José Pedro Estanislao Romero Ortiz por Pedro Ayala Soledad (JPERO/PAS), 11 de octubre de 2020, 
Amozoc, Puebla; Entrevista LFG/PAS/JSRA; Entrevista CEL/PAS/JSRA; Entrevista FNO/PAS; Entrevista RTP/
PAS; Libro de actas de las señoras de la caridad de Amozoc, años 1934 a 1968, APSMAAP, Serie Cofradías, caja 
54, s/f.
854 Cfr. Hernández García, op. cit., p. 116.
855 Ibídem, p. 108. 
856 Entrevista JPERO/PAS. El peluquero José Mirón Fernández de Lara era el cartero de Amozoc, llevando la 
correspondencia al general de la tropa cristera concentrada en el cerro Tzotzocola. Entrevista a José Félix Sánchez 
Mirón por Pedro Ayala Soledad (JFSM/PAS), 18 de diciembre de 2020, Amozoc, Puebla
857 Entrevista CEL/PAS/JSRA.



175

De igual manera:

La gente lógicamente les apoyaba, les llevaban comida. Mi madre todavía nos platicaba 
que ella le tocó, y varias de la Acción Católica (muchachas), dice que a propósito se 
ponían ropa holgada o abrigos y que así las interceptaban los soldados en el camino, 
pero ellas decían: 
—Yo llevo alimentación a mi marido que está trabajando al otro lado del cerro, yo le 
llevo su comida.
Ya veían que era comida y no decían nada. No se imaginaban que era para ellos [los 
cristeros]. Esa era una, pero que había unas que llevaban doble fondo de ropa porque ahí 
llevaban las carrilleras. Inclusive decía mi madre, es conocida la vuelta del cochino que 
es un camino que va a Cuauhtinchan cruzando, y dice que ahí como a unos 200 metros 
sobre el cerro se desviaban, de ahí del camino de la vuelta del cochino, y las esperaba 
algún integrante para que recogieran parque y comida.858

La organización social del pueblo, sin distinción de edad, sexo o condición económica, contribuyó 
en mayor o menor medida a la Cristiada, especialmente aquellas mujeres cuyas familias tenían 
integrantes varones en las filas cristeras. De tal manera que “por las acciones de estas valientes 
mujeres se les consideró como una Juana de Arco”.859 Tal fue el caso de la señorita María 
Amelia Gasca Ruiz durante el movimiento cristero y después de éste,860 quién, con un carácter 
firme decidió proveer de parque y armas a los cristeros de Amozoc con ayuda de la población, 
resguardando el equipo detrás del bracero de su cocina.861  La participación infantil también fue 
determinante: Porfirio Cuellar, por ejemplo, transportaba comida en canastas, ocultando en la 
parte inferior el parque.862

	 En varias ocasiones, los cristeros de Amozoc regresaban al pueblo para asistir a la misa 
oficiada por el padre Vera y Ramírez en las casas coloradas, además de reunir provisiones para 
llevarlas al campamento. Según los testimonios de sus familiares, los alzados aprovechaban 
estos viajes para visitar a sus seres queridos. El general Manuel López solía llevar piloncillo 

858 Entrevista LFG/PAS/JSRA.
859 Hernández García, op. cit., p. 115. 
860 Entrevista CEL/PAS/JSRA; Entrevista FNO/PAS; Entrevista JPERO/PAS; Entrevista JFSM/PAS; José Luis 
Sánchez Gavi, “La fuerza de lo religioso y su expresión violenta. La rebelión cristera en el estado de Puebla, 1926-
1940”, Ulúa. Revista de Historia, Sociedad y Cultura, núm. 14, julio-diciembre, 2009, p. 159. https://ulua.uv.mx/
index.php/ulua/article/view/1312. 
861 Entrevista a José Jorge Noe Méndez Tlaxcala por Pedro Ayala Soledad (JJNMT/PAS), 08 de diciembre de 2021, 
Amozoc, Puebla.
862 Ídem.



176

para “matar el hambre” en los días en que el batallón carecía de alimento.863 Mientras tanto, el 
cura de Chachapa, el presbítero Miguel Guevara Picazo [Imagen 3.16], visitaba el Tzotzocola 
para celebrar misa,864 pues “la comunión frecuente era la regla: los que tenían la suerte de 
disponer de un sacerdote lo aprovechaban”.865

	 Instalados en el cerro Tzotzocola, el 12 de julio de 1927 la partida de Fernández de 
Lara enfrentó por primera vez al ejército. A las cuatro de la madrugada, la tropa federal llegó al 
pueblo de Chachapa, junta auxiliar de Amozoc, “a traer a Gabriel Ramón para que por voluntad 
o por fuerza los guiara al cerro ‘EL ZOTZOCOLA’, que él conocía, […] pues sabían que 
allí estaban los cristeros”.866 Como el gobierno estatal no logró contener el levantamiento, el 
gobierno federal intervino directamente para someter a los rebeldes.
	 Los regimientos 33 y 60 se dispersaron para acorralar a los cristeros,867 subiendo una 
primera fracción por el noroeste del Tzotzocola, es decir, en dirección a la ciudad de Puebla.868 
Bajo el mando del jefe coronel Manuel Fernández de Lara, los cristeros de diferentes pueblos, 
que sumaban cerca de 80 hombres869 —entre ellos más de cuarenta amozoquenses—870 iniciaron 
el combate al percatarse de la presencia del enemigo. Mal equipados, y al grito de ¡Viva Cristo 
Rey!, comenzaron la ofensiva, logrando acabar con la mayoría del primer batallón.871

	 La segunda fracción del regimiento, que provenía del lado de Valsequillo, y un tercer 
batallón que llegaba del lado de Cuauhtinchan bajo el mando del federal Refugio Tirado, libraron 
la lucha contra los cristeros.872 La falta de municiones, de acuerdo con la tradición oral, perjudicó 
al grupo cristero, pues aunque existía la posibilidad de vencer al ejército callista, fracasaron por 
ese motivo y por la diferencia de elementos entre ambos bandos.873 Algunas versiones mencionan 
que eran 500 soldados del gobierno y agraristas de los pueblos de Cuauhtinchan y Tecali frente a 
menos de un centenar de insurrectos,874 complicando la táctica de Fernández de Lara y su partida.

863 Charla con la señorita Cristina López Sánchez, 28 de mayo de 2021, Amozoc, Puebla.
864 Entrevista CEL/PAS/JSRA.
865 Meyer, La Cristiada: los cristeros, p. 278.
866 Pequeños datos del siguiente acontecimiento, Amozoc, s/f. Agradezco a los señores Ricardo Valencia Bonilla 
y Fausto Nava Ortiz por proporcionarme algunos documentos que relatan el combate del 12 de julio de 1927. 
Entrevista MGTL/PAS.
867 Sánchez Gavi, La Iglesia en Puebla…, p. 111.
868 El Universal, 27 de abril de 1992, p. 2; Entrevista RVB/PAS.
869 Meyer, La Cristiada: la guerra…, p. 19; Sánchez Gavi, La Iglesia en Puebla…, p. 111; Pequeños datos…, s/f.
870 El Universal, 27 de abril de 1992, p. 2; Entrevista LFG/PAS/JSRA.
871 Pequeños datos…, s/f.
872 El Universal, 27 de abril de 1992, p 2; Pequeños datos…, s/f.
873 Entrevista CEL/PAS/JSRA; Entrevista LFG/PAS/JSRA; Entrevista JPERO/PAS; Entrevista FNO/PAS.
874 El Universal, 27 de abril de 1992, p. 2; Pequeños datos…, s/f; Entrevista LFG/PAS/JSRA; Cristopher Cortés 
Pliego, Cuando los Ángeles sangran. La Persecución Religiosa en la Arquidiócesis de Puebla de 1910-1940, 



177

	 El avance de los militares durante el combate fue imparable, por lo que los cristeros 
sobrevivientes comenzaron a huir, unos a pie y otros a caballo; tal fue el caso de Germán Gaona 
Valencia, el general Manuel López Rojas, Luis Vázquez Gaona, Faustino Gómez C., Fidel 
Trujeque García, el general Manuel Fernández de Lara, entre otros.875 Algunos murieron en 
el intento de dispersarse, como Francisco Valencia,876 mientras que quienes lograron escapar 
trataron de esconderse en la serranía, como Germán Gaona y demás compañeros.877 Según la 
parte oficial, el ejército tuvo únicamente dos bajas, mientras que los cristeros perdieron a veinte 
de sus integrantes.878

	 Al terminar los disparos de parte de los cristeros, aproximadamente a las diez de la mañana, 
el ejército federal subió a la cima del Tzotzocola sin encontrar sobrevivientes. No obstante, 
debajo del montículo se hallaba una cueva donde se refugiaron tres cristeros amozoquenses: 
Fortunato López Luna [Imagen 3.17], el teniente coronel Filemón Gaona Valencia y Juan 
Rojas Gasca:879 “ellos tres se habían escondido en una cueva que está al bajar del cerro, […] 
porque dicen que ya no oyeron que estuviera por allí y van saliendo cuando los agarraron”.880

Al llegar el coronel, les dijo: —Ríndanse.
Pero no hubo respuesta. Dijo: —Entreguen las armas.
Ellos las dieron. Preguntó dónde está el parque y contestaron: —Si tuviéramos no 
estarían ustedes aquí. 
Al ver la pistola que Filemón tenía, con sólo tres tiros disparó rápidamente en contra 
del coronel y otros dos soldados. Entregó la pistola vacía a los que quedaron (los 
compañeros que escaparon dijeron que Filemón llevaba pistola).881

tesina de Teología sobre la Historia de la Iglesia en México, México: Pontificio Seminario Mayor Palafoxiano 
Angelopolitano, 2007, p. 177.
875 Entrevista LFG/PAS/JSRA; Entrevista CEL/PAS/JSRA; Entrevista JJNMT/PAS, Charla con la señorita Cristina 
López Sánchez, 28 de mayo de 2021, Amozoc, Puebla. Otros nombres se encuentran en la placa de una cruz en la 
cima del cerro Tzotzocola, colocada el 12 de julio de 1983. Las actividades de los coroneles cristeros, Clemente 
Barrales y Fernández de Lara, crearon una nueva zona militar, la del estado de Tlaxcala. Para los meses de 
septiembre y octubre de 1927, “paseaban por los flancos de la Malinche; en San Miguel Canoa, eran recibidos con 
flores; Amozoc se levantó, y San Cristóbal y Santa Ana Chiautempan (Tlaxcala) echaban a vuelo las campanas; 
Quecholac y Atoyatempan fueron tomados”. Meyer, La Cristiada: la guerra…, p. 210. En noviembre, tras un 
enfrentamiento en el cerro Gordo de Tepexi cayeron cerca de 40 hombres, y resultando gravemente herido el 
general Manuel Fernández de Lara, trasladándolo en secreto a la ciudad de Puebla donde falleció. Cfr. Meyer, La 
Cristiada: la guerra…, p. 210.
876 Entrevista a Ricardo Valencia Bonilla por Pedro Ayala Soldad y Jesús Salvador Romero Aldama (RVB/PAS/
JSRA), 08 de mayo de 2020, Amozoc, Puebla.
877 Entrevista LFG/PAS/JSRA.
878 Cfr. Sánchez Gavi, La Iglesia en Puebla…, p. 111.
879 Entrevista CEL/PAS/JSRA; Entrevista LFG/PAS/JSRA; Entrevista RVB/PAS/JSRA; Entrevista FNO/PAS; 
Moreno, op. cit., p. 116.
880 Entrevista CEL/PAS/JSRA.
881 Pequeños datos…, s/f.



178

En consecuencia, los soldados tomaron presos a los tres cristeros, amarrándoles del cuello y las 
manos hacia atrás (a caballo de silla), mientras armaban una camilla para trasladar el cadáver 
del coronel.882 Para las tres de la tarde les quitaron el calzado y los llevaron caminando hasta el 
pueblo de Amozoc, con el propósito de fusilarlos en el atrio del templo parroquial.883 Bajaron 
del cerro Tzotzocola y cruzaron parte de la sierra de Amozoc, entrando por la calle de la cruz 
de piedra (actual avenida 2 Sur), dando vuelta hacia el poniente de la plaza y, finalmente, 
dirigiéndose al curato que había sido ocupado como cuartel del ejército.884

Los trajeron así amarrados y los soldados venían arriba del caballo y a ellos los traían 
caminando, […] los venían jalando. […] Llegaron acá al centro —dice mi abuelita—, 
y salieron a ver cómo los llevaban, y dicen que les decían los soldados que iban: —Ahí 
están, ahí están, ¡órale! Quieren seguir, síganle, ahí están sus cristeros. 
Iban todos ensangrentados, pero todavía aguantaron. Dicen que les dieron una vuelta, 
ora sí la placita. Y en la parroquia, allá está una cruz […], eran tres árboles que estaban 
juntos, y que los amarraron, ahí los fusilaron en los árboles. […] Entonces ya fue cuando 
los amarraron, les taparon los ojos y los fusilaron a los tres juntos.885

Tal y como iniciaron el combate en el Tzotzocola, con el grito de guerra los cristeros terminaron 
siendo fusilados en la tarde del 12 de julio de 1927, entre la arbolada del atrio de la parroquia 
[Imagen 3.18]:

En la parroquia fue donde los fusilaron. […] A los dos primeros fueron a los que les 
dieron el balazo en la boca, porque mi tío Fortunato gritó: —¡viva Cristo Rey!
Y don Juan Rojas gritó: —¡y la Virgen de Guadalupe!
Fueron a los dos primeros que fusilaron.886

De igual manera:

Primero hicieron una vuelta a la plaza, los soldados lo llevaban ahí, […] pero después 
terminaron por órdenes de su teniente ya que había que fusilarlos, y dice que hasta 
gritaba el soldado ese: —Esto es para ejemplo que ya no se estén oponiendo a las 
órdenes del gobierno.
[…] Cuando los fusilaron, los tres gritaron: —¡Viva Cristo Rey!887

882 Entrevista LFG/PAS/JSRA; Entrevista CEL/PAS/JSRA; Entrevista RVB/PAS/JSRA; Pequeños datos…, s/f.
883 El Universal, 27 de abril de 1992, p. 2; Entrevista CEL/PAS/JSRA; Entrevista LFG/PAS/JSRA.
884 Pequeños datos…, s/f; Entrevista LFG/PAS/JSRA; Entrevista MGTL/PAS.
885 Entrevista a Carmen Flores Gaona por Pedro Ayala Soledad (CFG/PAS), 29 de agosto de 2020, Amozoc, Puebla. 
886 Entrevista CEL/PAS/JSRA.
887 Entrevista LFG/PAS/JSRA.



179

Los cuerpos de don Juan Rojas Gasca, probablemente pariente de la soldadera María Amelia 
Gasca; Fortunato López, de 27 años, miembro de la ACJM y celador de la Vela Perpetua; y del 
teniente coronel Filemón Gaona, de 23 años, soltero y secretario de la Unión Popular, cayeron 
en el atrio de la parroquia.888 La señorita Amelia Gasca Ruiz, celadora de las asociaciones 
de la Vela Perpetua de señoras y del Apostolado de la Oración [Imagen 3.19],889 recogió la 
sangre de los cristeros y la guardó. Al día siguiente, algunas personas del pueblo envolvieron 
los cuerpos en petates y los sepultaron en el panteón del barrio de Santiago Apóstol.890 Además, 
los soldados apresaron a otros cristeros que habían huido por la mañana, reteniéndolos en el 
curato convertido en cuartel, para después llevarlos hasta “Barranca Nueva” y aplicarles la “ley 
fuga”.891

Para escarmentar al pueblo, además del fusilamiento de los tres cristeros, la imagen 
patronal de Santa María de la Asunción —que se encontraba en el templo parroquial— fue 
ultrajada por el ejército. Tres balazos dañaron la pieza del taller de Castellanas, uno en la 
garganta, otro en el ojo izquierdo y el último en el pecho, además de otras fracturas por el 
impacto [Imagen 3.20].892 Tras esto, los soldados compraron algo para comer: “la pieza grande 
que está al sur junto a los arcos del atrio de este templo entonces era fonda y allí cenaron”.893

Posteriormente se realizaron algunas juntas para discutir el traslado de la imagen 
mariana a una casa particular, ya que, al permanecer en la parroquia, corría riesgo de sufrir 
otra profanación de parte del gobierno. El señor Juan Cortés Jiménez, quien había financiado 
la estatua europea, propuso llevarla a su casa, ubicada a un costado del curato y de la plaza 
principal.894 Los integrantes del comité comentaron su disposición, pero “dijeron que se la 
llevaran a otro lado […] y dijeron: —No, porque ya no lo va a querer devolver”.895 

El señor Tiburcio Valencia [Imagen 3.21] ofreció su casa para resguardar a la santa 
patrona de Amozoc durante el tiempo que fuera necesario, en este caso, el resto del conflicto 
religioso (1927-1929). Solo la gente de confianza, junto con la familia Valencia, acudió de noche 
888 El Universal, 27 de abril de 1992, p. 2; Pequeños datos…, s/f.
889 Libro de actas de la asociación de la Vela Perpetua…, fol. 29r; Libro No. 2 en el que se hayan…, fol. 58v. 
Agradezco las observaciones de Ana María Sánchez Solano. 
890 Entrevista CFG/PAS; Entrevista CEL/PAS/JSRA; Entrevista LFG/PAS/JSRA; Entrevista RTP/PAS.
891 Entrevista MGTL/PAS. “Barranca Nueva” estaba entre los límites del barrio de Tepalcayuca y la localidad de 
San Diego Jocotzingo en Amozoc. Por otro lado, asegurar la paz a cualquier precio fue una de las principales tareas 
del régimen de Porfirio Díaz, empleando la fuerza en muchos casos; debido a los levantamientos armados, para 
liquidar a los presos se les aplicaba la “ley fuga”, que consistía en dispararles mientras trataban de escapar. Esta 
práctica prevaleció durante varias décadas, incluso antes y después de la Guerra Cristera. Cfr. Guerra, op. cit., p. 
214; Knight, op. cit., p. 52. 
892 Agradezco al arquitecto Gonzalo Fernández por sus comentarios acerca de la restauración de la imagen patronal.
893 Pequeños datos…, s/f.
894 Entrevista JICV/PAS.
895 Entrevista JMCZ/PAS. Ver. El Sol de Puebla, 15 de agosto de 1997.



180

a la parroquia, en complicidad con la junta vecinal o el sacristán, para tomar la imagen patronal. 
Debido a que era de madera semipreciosa y pesada, varias personas tuvieron que cargarla a 
escondidas. Atravesaron la plaza principal de Amozoc mientras las mujeres alumbraban el 
camino con candiles, llevándola de forma discreta y silenciosa a la casa de don Tiburcio.

En esta casa —platicaba mi abuelo y mi mamá —, que así al fondo es la cocina de la 
casa, entonces llegaron y pusieron a la patrona, era todo un brasero completo para las 
hornillas y todo eso que era carbón o leña lo que metías, y ahí la pusieron y levantaron 
la pared: la emparedaron. Platicaba la abuela que guisaban en los braceros y estaban 
rezando el rosario porque ahí estaba la patrona, y estuvo dos años emparedada. A los dos 
años ya botaban la pared y la iban a sacar, y por la humedad que guardó toda la pintura 
se había botado. Entonces la sacaron y la pasaron al fondo.896

Encima del brasero —o fogón de mampostería con aberturas en la parte superior para las 
hornillas y cavidades al frente para introducir la leña o el carbón— 897 fue colocada de forma 
horizontal la imagen de la santa patrona. Al día siguiente se levantó una pared de ladrillo que 
cubrió el brasero de la casa para ocultar la imagen de Barcelona.898 Entre 1927 y 1929 habían 
transcurrido dos años desde que la imagen patronal permanecía en el domicilio de don Tiburcio 
Valencia y, debido a la humedad constante de la habitación y al ser una pieza de madera, la 
media estofa había sufrido daños severos.899

Por otro lado, Emilio Portes Gil asumió la presidencia en diciembre de 1928, y su única 
oferta para los insurreccionados consistía en la amnistía y cierta tolerancia hacia la Iglesia 
católica.900 El gobierno estaba dispuesto a conciliar con la jerarquía eclesiástica; aunque no 
perdió estabilidad militar, la insurrección cristera había sido desde el inicio un problema tanto 
para Calles como para Portes Gil.901 El acercamiento entre el Estado y la Iglesia se logró gracias 
a la intervención de Dwight W. Morrow, embajador de Estados Unidos en México, quien 
dialogó con representantes del Episcopado Mexicano con el propósito de llegar a un acuerdo y 
detener aquella guerra estéril.902 

896 Entrevista JICV/PAS.
897 Ídem. 
898 Cfr. Matilde Souto Mantecón, “De la cocina a la mesa”, en Anne Staples (coord.), Historia de la vida cotidiana 
en México: tomo IV:  Bienes y vivencias. El siglo XIX, México: El Colegio de México, FCE, 2005, p. 37.
899 Entrevista JICV/PAS; Entrevista JMCZ/PAS.
900 Cfr. Luis Aboites y Engracia Loyo, “La construcción del nuevo Estado, 1920-1945”, en Erik Velásquez García 
et al., Nueva historia general de México, novena reimpresión, México: El Colegio de México, 2019, p. 618. 
901 Cfr. Garciadiego, op. cit., pp. 260-261. 
902 Cfr. Ceballos, “La Iglesia católica…”, p. 213; Meyer, La Cristiada: el conflicto…, pp. 338-340.



181

El embajador Morrow y los prelados exiliados Leopoldo Ruiz Flores, delegado 
apostólico, y Pascual Díaz Barreto negociaron durante su trayecto hacia la Ciudad de México, 
a donde llegaron el 5 de junio de 1929, exponiendo sus propuestas para sentar las bases de los 
arreglos.903 El 12 de junio, los obispos se entrevistaron con el presidente de la República, en 
espera de la aprobación de Roma respecto a la reanudación de cultos, tras los memorándum 
elaborados por el embajador estadounidense.904 El 20 de junio llegó la respuesta de la Santa 
Sede, que solicitaba una solución pacífica y laica, amnistía para obispos, sacerdotes y fieles, 
devolución de los inmuebles eclesiásticos y libertad en las relaciones entre Roma y la Iglesia 
mexicana.905

El 21 de junio de 1929, los representantes del Comité Episcopal firmaron los acuerdos 
redactados por Morrow, en presencia del presidente y del secretario de Gobernación, y al día 
siguiente estos se dieron a conocer en la prensa.906 Tras los “arreglos”, Portes Gil ordenó a los 
gobernadores, por medio del secretario de Gobernación, liberar a prisioneros cristeros y otorgar 
amnistía a quienes la solicitaran.907 También instruyó la entrega de templos y casas anexas “que 
no estuvieran ocupadas por alguna oficina de gobierno y, por lo que a las demás respectaba, se 
ofreció a desocuparlas lo más pronto posible”.908

A través de un telegrama del 29 de junio de 1929, el gobernador de Puebla, Leónides 
Andrew Almazán, puso en marcha las indicaciones del presidente: la devolución de templos 
al clero mediante los ayuntamientos del estado.909 Con Andrew Almazán “se abrió un nuevo 
momento, pues se pasó de la conciliación soterrada, complicidad implícita, a una reconfortante 
alianza entre el gobernador y la jerarquía eclesiástica”.910 Las campanas, mudas durante 
tres años, volvieron a escucharse desde las torres de las iglesias poblanas y de todo el país, 
anunciando la reanudación del culto.911

En la ciudad de Puebla, la entrega inició el 6 de julio con el templo del Carmen; el 7 se 
devolvió las parroquias de San José, la Santa Cruz y San Marcos, la Catedral y los templos de 

903 Cfr. Olivera, op. cit., p. 207; González Morfín, La Guerra de los Cristeros…, pp. 124-125.
904 Cfr. Meyer, La Cristiada: el conflicto…, p. 339.
905 Cfr. Juan González Morfín, El Conflicto religioso en México y Pío XI, México: Minos Tercer Milenio, 2009, 
p. 55.
906 Cfr. Meyer, La Cristiada: el conflicto…, p. 340; González Morfín, La Guerra de los Cristeros…, pp. 126-128; 
Roberto J. Blancarte Pimentel, Historia de la Iglesia católica en México, México: El Colegio Mexiquense, FCE, 
1993, pp. 29-31.
907 Cfr. Meyer, La Cristiada: el conflicto…, p. 341; Olivera, op. cit., p. 208.
908 Olivera, op. cit., p. 208.
909 Cfr. Peña, op. cit., p. 131.
910 Sánchez Gavi, “Los gobiernos…”, p. 152.
911 Collado, op. cit., p. 119; Meyer, La Cristiada: el conflicto…, p. 341.



182

la Compañía de Jesús, la Santa Cruz, San Marcos y Santa Clara.912 El 12 de julio se restituyeron 
los templos de La Concordia, San Antonio y San Cristóbal; Santo Domingo el día 13; y el 3 de 
agosto concluyó el proceso con el templo de Ecce Homo.913 El 9 de julio de 1929, con el repique 
de campanas de la catedral y las demás iglesias capitalinas, una comisión de canónigos recibió 
al arzobispo Pedro Vera y Zuria, exiliado desde el 22 de abril de 1927.914 Hubo exposición del 
Santísimo y se cantó el solemne Te Deum, seguido por una misa rezada a la medianoche.915  

“En el estado de Puebla, la política de tolerancia nacida de los acuerdos de junio de 
1929, pese a su fragilidad, resultó muy favorable para la Iglesia”.916 En correspondencia con 
estos acuerdos, el ayuntamiento de Amozoc entregó el templo parroquial al cura Daniel Vera y 
Ramírez, con la asistencia de la población. El párroco fue avisado con anticipación para acudir 
a la entrega y organizar a la feligresía mediante las asociaciones seglares, que participaron de la 
“fiesta del triunfo de la Iglesia”,917 aportando ocho pesos y cuatro ceras de a dos libras por cada 
asociación para la reanudación de cultos.918

Desde el 13 de julio se realizaron los maitines como parte del oficio divino, junto con un 
rosario. Al día siguiente, 14 de julio de 1929, se devolvió el recinto parroquial y se llevaron a 
cabo diversas actividades: el oficio de tercia, una misa de tres ministros con solemne exposición 
de la sagrada forma y, por la tarde, un rosario, un sermón y una procesión con el Santísimo 
Sacramento en el interior de la parroquia.919 El esplendor del lugar fue posible gracias a la 
cooperación de asociaciones, cofradías y hermandades, entre ellas la Vela Perpetua, tanto de 
señoras como de varones, las asociaciones de Hijas de María, Guadalupana y Catequista, la 
Cruzada Eucarística, Clavería y la archicofradía del Santísimo. Estas cubrieron gastos como los 
derechos de curato (56 pesos), el cantor (10 pesos), el sacristán (1.5 pesos) y la música (20.50 
pesos), entre otros.920

Tras dos años oculta, la familia Valencia derribó la pared que protegía la escultura de 
la santa patrona en el brasero de la cocina, “y por la humedad que guardó toda la pintura se 

912 Cfr. Peña, op. cit., p. 131; Antonio Pérez Rodríguez, Constitución, fe y modus vivendi. Una historia de las 
relaciones entre Iglesia y Estado en Puebla, 1929-1949, tesis de licenciatura en Historia, México: BUAP, 2018, p. 18.
913 Cfr. Pérez Rodríguez, op. cit., p. 18.
914 Cfr. Sánchez Gavi, La Iglesia en Puebla…, p. 92.
915 La Opinión, 9 de julio de 1929, año VI, t. XIII, núm. 1.894, p. 1, HEJNT. 
916 José Luis Sánchez Gavi, Ángeles acosados. La Iglesia católica poblana. Tensión y conflicto. 1929-1940, Mé-
xico: Gernika, 2015, p. 28.
917 Libro número 1…, fol. 152v.
918 Libro de actas de la asociación de la Vela Perpetua…, fol. 38r. 
919 Ídem. 
920 Ídem. 



183

había botado”.921 Se contrató a un escultor para restaurarla, habilitándole un taller en una de 
las habitaciones de la casa de don Tiburcio Valencia, donde también se le proporcionó cama y 
comida para que trabajara a buen ritmo. “Platicaba mi abuela que faltaban días, porque en la 
fiesta patronal iba a salir la imagen para llevarla, y que el señor no terminaba y no terminaba de 
restaurarla porque, como era borrachito, iba muy lento”.922

La comisión organizadora de la parroquia de Amozoc —Tiburcio Valencia como 
presidente, José María Bolaños como vicepresidente, Francisco Domínguez como tesorero y 
José Porfirio Covarrubias como secretario—, junto con el cura Daniel Vera, invitó al arzobispo 
de Puebla a bendecir solemnemente la imagen de Santa María de la Asunción a inicios de 
agosto de 1929.923 Asimismo, se solicitó la cooperación de familias amozoquenses para sufragar 
la restauración de la imagen. Antes de que el escultor concluyera el trabajo, se fotografió la 
escultura mariana [Imagen 3.22].924 Las reproducciones se obsequiaron a las familias que 
contribuyeron y también al arzobispo Pedro Vera y Zuria durante su visita del 15 de agosto de 1929.

Tras la entrega de la iglesia parroquial de Amozoc por el ayuntamiento, comenzaron los 
trabajos de restauración del templo, pues, pese al esfuerzo de la junta vecinal y las asociaciones, 
era necesario reanudar las obras. El 7 de agosto, el Apostolado de la Oración pagó dos pesos 
para la compostura de la iglesia.925 Desde el incendio de 1924, el templo no había sido reparado 
por completo, a pesar de las limosnas reunidas. El conflicto religioso había paralizado las obras 
en el templo de Santa María de la Asunción, además de limitar las donaciones para financiarlas.

A su regreso, el prelado Vera y Zuria realizó visitas pastorales a las vicarías foráneas, 
iniciando el 15 de julio en Acatzingo, trasladándose ese mismo día a Tepeaca y luego a otros 
pueblos, dejando al Pbro. Alfredo Freyría a cargo de la catedral.926 El propósito de estas visitas 
era conocer el estado de la arquidiócesis poblana tras los tres años de la Cristiada y los dos de su 
ausencia.927 Su acción apostólica antes del conflicto había abarcado gran parte de la jurisdicción 
episcopal, pero las visitas de 1929 a 1931 tendrían una orientación distinta,928 especialmente en 
la parroquia foránea de Amozoc.

La imagen de la Asunción, recién restaurada, salió de la casa de don Tiburcio Valencia 

921 Entrevista JICV/PAS.
922 Ídem.
923 Invitación al señor arzobispo…, s/f. 
924 Entrevista JICV/PAS.
925 Libro número 1…, fol. 152v.
926 La Opinión, 15 de julio de 1929, año VI, t. XIII, núm. 1.900, p. 1; Sánchez Gavi, Ángeles acosados…, p. 29.
927 Cfr. Pérez Rodríguez, op. cit., pp. 20-21.
928 Cfr. Vera y Zuria, op. cit.; Sánchez Gavi, Ángeles acosados…, p. 29; Pérez Rodríguez, op. cit., pp. 20-21.



184

hacia la iglesia parroquial en procesión, momento en el que la devoción de la feligresía 
amozoquense se desbordó por la emoción de ver a su nueva santa patrona por las principales 
calles del pueblo. Tal como lo marcaba la invitación, a las 8:30 de la mañana del 15 de agosto de 
1929, con motivo de la fiesta patronal, el arzobispo Pedro Vera y Zuria bendijo solemnemente 
la imagen de Santa María de la Asunción en el templo parroquial.929 Con ocasión de esta 
bendición, el párroco y el comité organizativo le entregaron al prelado una fotografía de la 
escultura mariana como recuerdo y muestra del agradecimiento del pueblo de Amozoc.930  

La devoción a la imagen de Santa María de la Asunción en las primeras décadas del siglo 
XX confirmó el sentido de pertenencia del pueblo de Amozoc, pues, a pesar de las dificultades, 
la feligresía mantuvo sus prácticas devocionales. Desde el robo de la imagen fundacional hasta 
la entrega del templo parroquial y la entronización de la nueva escultura de la Asunción, se 
hizo evidente la organización social de la comunidad católica amozoquense a través de las 
asociaciones seglares. El impulso de la devoción mariana fue el elemento que sostuvo a la 
población después del incendio del templo parroquial y durante la Guerra Cristera.

Recapitulando, a partir del Real Decreto y la Instrucción de 1804, las cofradías de 
indios y de españoles del pueblo de Amozoc acataron la medida del monarca, lo que demostró 
dos aspectos principales: primero, su papel como vasallos leales del rey, aunque algunas 
corporaciones ocultaron sus posesiones y finalmente el mandato no se llevó a cabo por completo; 
y segundo, la capacidad económica de las cofradías. Asimismo, pese a los cambios políticos, 
económicos y culturales de la primera mitad del siglo XIX, la feligresía buscó mecanismos para 
continuar impulsando y financiando la devoción de la “patrona de Amozoc”. Los elementos 
fundamentales para el sostenimiento de esta devoción en dicho período, como signo de sumisión 
ante las condiciones de la nueva nación, fueron la fábrica del retablo del altar mayor, el decoro 
del templo parroquial y la creación de la esclavitud mariana en 1841.

Desde la compra de la nueva imagen titular en 1901, que generó descontento social, 
hasta el incendio del templo parroquial en 1924, la feligresía mantuvo la devoción patronal 
mediante distintos acuerdos con el clero secular. A través de nuevas asociaciones de seglares 
—como la del escapulario azul, antecedente al robo de la imagen fundadora— los devotos 
continuaron financiando la fiesta de la santa patrona. Del mismo modo, la tragedia que significó 
el incendio del templo en 1924 implicó un cambio de sede parroquial hacia la iglesia del 

929 Acta In Memoriam, s/f. 
930 Acta In Memoriam, s/f. Entre el 14 y 15 de agosto de 1929, el arzobispo angelopolitano administró el sacramento 
de la confirmación a más de 800 niños y niñas, la mayoría menores de 10 años, con motivo de su visita pastoral y 
la fiesta patronal de Amozoc. Libro de confirmaciones administradas en esta parroquia de Amozoc, de agosto de 
1910, al mes de agosto de 1935, APSMAAP, Serie Confirmaciones, fols. 45v-57r.



185

exconvento franciscano, así como la intervención de la autoridad episcopal para la reedificación 
del templo de Amozoc.

La devoción a la imagen de Santa María de la Asunción evidenció nuevamente el 
sentido de pertenencia del pueblo de Amozoc después del incendio parroquial y la suspensión 
de cultos. A pesar de las dificultades, la feligresía perseveró en sus prácticas devocionales. 
La religiosidad del pueblo se fortaleció mediante la organización de asociaciones, cofradías, 
mayordomías y hermandades, pues la devoción mariana sostuvo a la comunidad creyente 
en tiempos de incertidumbre. Así, al concluir el período cristero, comenzó una nueva etapa 
devocional en Amozoc tras la entronización de la nueva imagen y su bendición solemne por el 
arzobispo Pedro Vera y Zuria.



186

ANEXO 3

Imagen 3.1. Alegoría de La Preciosa Sangre de Cristo y los Santos Sacramentos, 1800. 
Fuente: Acervo fotográfico de Pedro Ayala Soledad, Amozoc, Pue., a 04 de septiembre de 2022.

Imagen 3.2. Acta de esclavitud a Nuestra Señora de la Asunción, patrona de Amozoc. 
Fuente: Acta del pacto que tiene celebrado varios individuos para establecer una esclavitud a la Santísima 
Virgen María, Nuestra Señora de la Asunción, patrona de este pueblo de Amozoc, Amozoc, 01 de enero de 1841, 

APSMAAP, Serie Cofradías, caja 53, s/f. 



187

Imagen 3.3. Imagen de Santa María de la Asunción de Roma en el altar mayor, 1923. 
Fuente: Acervo fotográfico de Juana Báez García y Benjamín Zepeda Espinoza, Amozoc, Pue., 15 de agosto de 1923.  

Imagen 3.4. Imagen de la antigua santa patrona en la parte superior del ciprés. 
Fuente: Acervo fotográfico de la familia Sánchez Bermeo, Amozoc, Pue., aprox. marzo de 1902-1903.



188

Imagen 3.5. Pbro. Daniel Vera y Ramírez.
 Fuente: Acervo fotográfico de la Parroquia de Santa María de la Asunción, Amozoc, Pue., aprox. 1922-1932.

Imagen 3.6. Altar mayor de la iglesia parroquial de Amozoc. 
Fuente: Acervo fotográfico de la familia Sánchez Bermeo, Amozoc, Pue., aprox. marzo de 1902-1903.



189

Imagen 3.7. Relato del incendio parroquial por el párroco Daniel Vera y Ramírez.
 Fuente: Horrendo desastre en el templo parroquial de Amozoc E. de Pue., la noche del 14 de agosto de 1924, 

Amozoc, aprox. 1924, APSMAAP, Serie Gobierno, s/f.

Imagen 3.8. Concesión de indulgencias del arzobispo Pedro Vera y Zuria.
 Fuente: Concesión de indulgencias por el arzobispo de Puebla Pedro Vera y Zuria, S.I., 18 de septiembre de 

1924, APSMAAP, Serie Gobierno, s/f.



190

Imagen 3.9. Retrato de don Juan Cortés Jiménez.
 Fuente: Acervo fotográfico de José Maximino Rodolfo Cortés Zamora, Amozoc, Pue., aprox. década de 1940.

Imagen 3.10. Estación del ferrocarril en Amozoc. 
Fuente: Acervo fotográfico de Pedro Ayala Soledad, Amozoc, Pue., a 30 de noviembre de 2025.



191

Imagen 3.11. Inmueble novohispano de Amozoc del conjunto arquitectónico llamado “casas coloradas”. 
Fuente: Acervo fotográfico de Pedro Ayala Soledad, Amozoc, Pue., a 19 de junio de 2020.

Imagen 3.12. Retrato del matrimonio de Miguel Valencia y Fortunata López. 
Fuente: Acervo fotográfico de la familia Cortés Valencia, Amozoc, Pue., 01 de diciembre de 1928.



192

Imagen 3.13. Retrato de don Manuel López Rojas. 
Fuente: Acervo fotográfico de la señorita Cristina López Sánchez, Amozoc, Pue., s/f.

Imagen 3.14. Cristeros de Amozoc, 1927. 
Fuente: Acervo fotográfico de Ricardo Valencia Bonilla, Amozoc, Pue., 1927.



193

Imagen 3.15. Cerro Tzotzocola, Cuauhtinchan. 
Fuente: Acervo fotográfico de Pedro Ayala Soledad, Cuauhtinchan, Pue., a 12 de julio de 2022.

Imagen 3.16. Pbro. Miguel Guevara Picazo. 
Fuente: Acervo fotográfico del templo parroquial de San Salvador Chachapa, Amozoc, Pue., s/f.



194

Imagen 3.17. Cristero Fortunato López Luna. 
Fuente: Acervo fotográfico de Concepción Esparza López, Amozoc, Pue., 1927.

Imagen  3.18. Vista de la arbolada del atrio parroquial de Amozoc. 
Fuente: Acervo fotográfico de Bulmaro Cóyac Cuautle, Amozoc, Pue., década de 1950.



195

Imagen 3.19. Retrato de la señorita María Amelia Gasca Ruiz. 
Fuente: Acervo fotográfico de Ana María Sánchez Solano, Amozoc, Pue., 1972.

Imagen 3.20. Rostro impactado de la imagen de Santa María de la Asunción. 
Fuente: Acervo fotográfico de Gonzalo Fernández, Puebla, Pue., 1997. En Gonzalo Fernández [Facebook]. https://

www.facebook.com/photo/?fbid=446360388907528&set=a.446359475574286.



196

Imagen 3.21. Retrato de don Tiburcio Valencia. 
Fuente: Acervo fotográfico de la familia Cortés Valencia, Amozoc, Pue., década de 1920.

Imagen 3.22. Imagen de Santa María de la Asunción de Barcelona, 1929. 
Fuente: Acervo fotográfico de la familia Cortés Valencia, Amozoc, Pue., 1929.



197

Tabla III.I Listado de curas párrocos de la parroquia de Amozoc, 1800-2016

Años Nombre Años Nombre
1800-1815 Lic. Ignacio Tomás García 

Carranco, cura propio, 
vicario y juez eclesiástico

1882 Juan de Dios 
Saloma, teniente 

de cura
1815-1817 Pbro. José María Gil, cura 

interino
1882 Br. José Antonio 

Castro, teniente de 
cura

1818-1825 Pbro. Miguel Sánchez de 
la Cueva, cura propio y 

juez eclesiástico

1883 Fray Luis Téllez, 
encargado de 

curato
1825-1827 Pbro. José María 

Marchena, cura propio y 
juez eclesiástico 

1883-1897 Pbro. José 
Domingo Torija, 

cura párroco
1827-1829 Pbro. José Ignacio de 

Ortega y Castañeda, cura
1898-1902 Pbro. Francisco J. 

Hernández, cura 
párroco

1829-1830 Pbro. José María Crespo, 
cura párroco

1902 Dr. Carlos María 
Parra, cura 

párroco
1830 Dr. Miguel Valentín, cura 

propio
1903-1904 Pbro. Francisco de 

P. Ruelas y Trevi-
ño, cura y vicario 

foráneo
1830-1833 Pbro. José Nicolás del 

Llano, cura coadjutor, 
vicario y juez eclesiástico

1904-1905 Pbro. Juan Comas 
Morera, cura 

encargado
1833-1834 Dr. Miguel Valentín, cura 

propio
1905-1914 Pbro. Felipe de 

Jesús León, cura 
párroco y vicario 

foráneo
1834-1835 Pbro. Manuel Lizaola, 

cura propio
1914-1915 Pbro. Tomás 

López Galindo, 
cura auxiliar

1835 Francisco Xavier García, 
teniente de cura

1915-1916 Pbro. Silvino 
Pérez, cura 

párroco y vicario 
foráneo



198

1835-1840 Pbro. José María Pérez 
Dunslaguer, cura propio

1916-1918 Pbro. Antonio 
Carbajal, cura 

párroco y vicario 
foráneo

1840-1849 Lic. José Manuel Ladrón de 
Guevara, cura propio y juez 

eclesiástico 

1918-1919 Pbro. José María 
Ramírez y 

Navarrete, cura 
párroco y vicario 

foráneo
1849-1850 Pbro. Miguel Pablo Ortega, 

cura y juez eclesiástico
1920-1922 Pbro. Juan J. Trigo, 

cura párroco y 
vicario foráneo

1850-1851 Lic. José Manuel Ladrón de 
Guevara, cura propio y juez 

eclesiástico

1922-1932 Pbro. Daniel Vera 
y Ramírez, cura 
párroco y vicario 

foráneo
1851-1852 Pbro. José Mariano García 

Méndez, cura interino y 
juez eclesiástico 

1932-1938 Pbro. Mucio 
Cortés y Gómez, 
cura párroco y 
vicario foráneo

1852 Pbro. José Nicanor Serrano, 
cura y juez eclesiástico

1938-1939 Pbro. José María 
Hernández de 

Lara, cura párroco 
y vicario foráneo

1853-1864 Lic. Juan José Otero, cura 
interino y juez eclesiástico

1939-1982 Pbro. Bernardino 
de Jesús Flores, 
cura párroco y 
vicario foráneo

1864-1865 Pbro. José María Bezares 
y Peña, cura propio y juez 

eclesiástico

1982-2005 Pbro. Heliodoro 
Briones Rodríguez, 

cura párroco
1865-1868 Pbro. José Jesús María 

Gómez, cura
2005-2011 Pbro. Dagoberto 

Sosa Arriaga, cura 
párroco

1868-1871 Pbro. Felipe Neri López, 
cura propio

2011-2016 Pbro. Ricardo I. 
Rodríguez Zárate, 

cura párroco
1871-1882 Pbro. José Bernardo Fuen-

tes, cura propio
2016- Pbro. Felipe 

Torres García, cura 
párroco

Fuente: APSMAAP, Series Asociaciones, Cofradías, cajas 52, 53, 54, 55 y 57, Congregaciones, caja 57, 
Gobierno, caja 62, Inventarios, caja 62, Matrimonios, caja 42 y 43.



199

Tabla III.II Mayordomos y fiscales del barrio de San José de los Ranchos, 1926-1929

Mayordomías
/ años

1926 1927 1928 1929

San José 
(santo patrón)

1° Pedro Soledad
2° Andrés 
Soledad
3° Juventino 
Sánchez
4° Rafael 
Sánchez

1° Pedro 
Soledad
2° Andrés 
Soledad
3° Fidencio 
López
4° Felipe 
Sánchez

1° Amado 
Sánchez
2° Lorenzo 
Soledad
3° Rafael 
Sánchez
4° Jesús Ortiz 

1° Vicente 
Soledad
2° Pedro Soledad
3° Juventino 
Sánchez
4° Jesús Ortiz

Cristo de la Bue-
na Muerte

1° Ascensión 
Flores
2° Julio Sánchez
3° José María 
Ortiz 
4° Manuel 
Sánchez
5° Florentino 
Soledad

1° Francisco 
Soledad
2° Juan Ortiz
3° Julio 
Sánchez
4° José María 
Ortiz

1° Aurelio 
Soledad
2° Luis Soledad
3° Jacinto Ortiz
4° Florentino 
Soledad

1° Andrés 
Soledad
2° Herminio 
Sánchez 
3° Secundino 
Sánchez 
4° Fidencio López

Santísima Virgen 
de la Asunción 

1° Concepción 
Soledad
2° Secundino 
Sánchez
3° Ángel 
Soledad

1° Concepción 
Soledad
2° Ángel 
Soledad
3° Secundino 
Sánchez 

1° Juventino 
Sánchez
2° Odilón 
Soledad
3° Felipe 
Sánchez
4° Úrsulo 
Soledad

1° Ezequiel 
Soledad
2° Leonardo 
López
3° Juan Ortiz 

Fiscales

1° Fidencio 
López 
2° Ascensión 
Flores

1° Fidencio 
López 
2° Andrés 
Soledad

1° Andrés 
Soledad 
2° Felipe 
Sánchez

1° Andrés 
Soledad 
2° Felipe Sánchez

 Fuente: Datos obtenidos del archivo del barrio de la Sagrada Familia, Amozoc, Pue. 



200

Tabla III.3. Registro de templos en el municipio de Amozoc, 2 de agosto de 1926

No Secta del templo o 
denominación

Extracto

1
Templo católico “La 

parroquia”
Sección 1ª. Consta de una nave y una 
torre y casa cural. Toda se encuentra 

completamente vacía por estar en 
construcción

2
Templo católico “El 

convento”
Sección 5ª. Consta de una nave y una torre 

y casa anexa que fue antiguo convento
3 Templo católico “San 

Salvador Chachapa”
Pueblo de Chachapa. Consta de una nave y 

dos torres y casa anexa
4 “Concepción” Sección 9ª. Consta de una nave y una torre
5 Templo católico “Santo 

Ángel”
Sección 6ª. Consta de una nave y una torre

6 Templo católico “Capulac” Sección 11ª. Consta de una nave y una 
torre

7 Templo católico “San José 
Victoria”

Sección 7ª. Consta de una nave y una torre

8 Templo católico “San 
Antonio”

Sección 3ª. Consta de una nave y una torre

9 Templo católico “San 
Salvador Tepalcayuca”

Sección 7ª. Consta de una nave y una torre

10 Templo católico “San Miguel” Sección 2ª. Consta de una nave y sin torre 
por haberse caído

11 Templo católico “San Miguel 
Cuautenco”

Sección 10ª. Consta de un techo envigado 
y una torre

12 Templo católico “Santa Cruz 
Calera”

Sección 10ª. Consta de una nave y una 
torre

13 Templo católico “Vallarta” Sección 4ª. Consta de un techo de bóveda 
y una torre

14 Templo católico “San 
Nicolás”

Sección 7ª. Consta de una pieza y sin torre

15 Templo católico “San José de 
los Ranchos”

Sección 7ª. Consta de un techo envigado y 
sin torre

16 Templo católico “Santiago” Sección 8ª. Consta de una nave y una torre

Fuente: Datos obtenidos de Registro de Templos. Libro No. 1. 1926, AMAMP, Sección Registro de Templo, caja 1, s/f.



201

                                                                                                                                  
CONCLUSIÓN

La cofradía de Santa María de la Asunción, devoción titular del pueblo de Amozoc, permaneció 
vigente gracias a la organización social sostenida por medio de la limosna y al fuerte sentido de 
pertenencia hacia la imagen devocional. A pesar de los cambios y transformaciones de la historia 
de México, su continuidad se mantuvo a lo largo de los siglos. La cofradía patronal, junto con 
otras corporaciones religiosas, generó vínculos entre la feligresía de Amozoc, fortaleciendo 
las prácticas religiosas que permitieron la estructuración de una sociedad durante un amplio 
período que abarcó de los siglos XVI al XX.

El impulso de las devociones fue a través del financiamiento de las cofradías amozoquenses, 
que garantizaban cubrir los gastos de las fiestas titulares, los servicios religiosos, las prácticas 
devocionales y la asistencia social. La incorporación de los caciques de Cuauhtinchan y Amozoc 
al orden novohispano se logró por medio de una alianza sacralizada con la monarquía católica 
hispana y su proyecto geopolítico, aceptando y financiando las prácticas cristianas, entre ellas 
la devoción asuncionista. Así, la primera congregación del pueblo de Amozoc en la década de 
1530 fue un punto clave para el arraigo devocional de la población multiétnica.

La devoción a la imagen de la Asunción funcionó como un elemento de cohesión social 
y de identidad desde su establecimiento, primero como cofradía particular de Cuauhtinchan y, 
posteriormente, como titular de Amozoc. La entronización de la imagen mariana y la fundación 
del pueblo “dos caminos” mediante la política de congregaciones permitieron que la devoción 
perdurara durante el siglo XVI. A ello se añadió la adjudicación de tierras para sostener el 
culto divino, la festividad anual, el mantenimiento de los frailes y la construcción del convento 
franciscano como pueblo-cabecera. Este primer período de la historia devocional inició con el 
sostenimiento de la corporación, tanto por los caciques de Cuauhtinchan como por la población 
nativa de Amozoc, extendiéndose hasta 1641.

El proceso de secularización de doctrinas en el obispado de Puebla, bajo el prelado Juan 
de Palafox, representó una ruptura en la historia devocional de Amozoc, especialmente por el 
cambio en la administración de la cura de almas al clero secular y la introducción de la devoción 
josefina-monárquica. Las negociaciones entre el cabildo indio, los españoles residentes y el 
clero diocesano permitieron mantener unidas a la población, aunque ahora bajo la protección 
de San José. La remoción de doctrinas implicó un cambio de lealtades, nuevas alianzas con los 
grupos de poder locales y la sustitución de la devoción tutelar.

El segundo período abarca desde la secularización de doctrinas en el obispado de Puebla 



202

hasta los primeros años del siglo XVIII, cuando se sustituyó la devoción fundadora de Santa 
María de la Asunción como parte de la negociación para consolidar nuevas relaciones con el 
clero secular. Tras este proceso, el impulso de la devoción josefina obedeció a la visión de la 
monarquía hispánica y a la intervención del obispo Palafox como figura paternalista y secular.

Los indios del pueblo de Amozoc como actores sociales contribuyeron al impulso de 
la nueva devoción como un parámetro de reconocimiento, edificando el templo parroquial, 
incluso después del retorno de la imagen fundadora en la primera década del siglo XVIII, en 
donde inició el tercer período devocional. La feligresía devota de Amozoc se fue consolidando 
al formar parte de las cofradías cristológicas, marianas, de la doctrina cristiana o de los 
santos, que, estructurada en barrios, fortaleció el poder secular y, en particular, por una suma 
de voluntades, participaba de las actividades religiosas y de labor para la devoción titular. 
Desde 1600, la sociedad de Amozoc buscaría estructurarse en materia devocional afiliándose 
a cofradías y hermandades que perdurarían hasta el siglo XVIII, creando mecanismos para 
solventar los gastos de la cofradía y los servicios religiosos, por ejemplo, las aportaciones de 
los hermanos cofrades, donaciones de bienes y sumas cuantiosas o imposición de capitales de 
censo y depósito irregular.

El tercer período se ubica en los primeros años del siglo XVIII tras el retorno de la 
devoción fundacional, resultado de negociaciones entre los franciscanos que custodiaban 
la imagen, la feligresía y el clero secular. El pueblo de Amozoque experimentó una nueva 
estructuración devocional en virtud del arribo de la imagen de la Asunción, aceptando e 
impulsándola nuevamente. Entre los elementos que fortalecieron esta reivindicación destacan 
la producción pictórica sobre la vida de la Virgen, la segunda etapa constructiva de la sede 
parroquial y el financiamiento patronal, posiblemente a cargo del cabildo indio.

Se identificaron también cambios y continuidades en la cofradía de Santa María de 
la Asunción durante el tránsito del Antiguo Régimen novohispano al México independiente, 
particularmente en el conflicto sobre el financiamiento devocional. El cabildo indio, como 
cofrades de la institución religiosa local, se deslindó del financiamiento de la cofradía al ser 
reemplazado por el ayuntamiento constitucional en la conformación del Estado nacional 
mexicano. Si bien estos cambios políticos afectaron la vida religiosa del pueblo, la feligresía 
continuó, en conjunto con el clero, impulsando la devoción patronal, el ornato del templo y 
el mantenimiento del altar mayor. En este período, la creación de la esclavitud mariana, en la 
década de 1840, evidenció la capacidad organizativa de la sociedad amozoquense.

La periodización más extensa abarca buena parte del siglo XVIII hasta 1904, marcada 
por el retorno de la imagen de la Asunción, que aglutinó a la feligresía a pesar de los cambios 
sociales, políticos y religiosos que atravesó el reino de la Nueva España y posteriormente la nación 
mexicana. La «patrona de Amozoc», heredera de una larga historia devocional, proporcionó un 



203

sentido de pertenencia al feligrés, no solo por la devoción en sí, sino por las prácticas asociadas 
a ella. Ese pacto entre la grey católica y, en su momento, con la monarquía hispánica, permitió 
la suma de voluntades por medio de la ritualidad y la devoción mariana, aunque durante el 
México independiente la cofradía subsistió principalmente mediante la limosna.

Con el Real Decreto y la Instrucción de 1804, las cofradías de indios y de españoles del 
pueblo de Amozoc atendieron a la medida del monarca, demostrando dos cosas: la primera, 
ser vasallos leales del rey, aunque algunas corporaciones ocultaron sus posesiones y al final no 
se prosiguió con el mandato real por completo, y, la segunda, la capacidad económica de las 
cofradías. A pesar de los cambios políticos, económicos y culturales en la primera mitad del siglo 
decimonónico, la feligresía buscó ciertos mecanismos para seguir impulsando y financiando la 
devoción de la «patrona de Amozoc». 

Otra ruptura devocional se originó con la adquisición de una nueva pieza de la Virgen, 
en 1901, aunque concretamente se puede aseverar que el robo de la antigua santa patrona de 
Amozoc detonó el final de un período y el inicio de uno completamente distinto en 1904. La 
feligresía de Amozoc aceptó la nueva imagen patronal, financiando los gastos de la corporación 
representada por los mayordomos, sin embargo, el incendio de la iglesia parroquial y la Guerra 
Cristera contemplan la última periodización de la investigación, en este caso, las tres primeras 
décadas del siglo XX. 

La devoción a la imagen de Santa María de la Asunción demostró el sentido de 
pertenencia del pueblo de Amozoc después del incendio parroquial y el conflicto religioso, pues 
a pesar de las dificultades que enfrentó, la feligresía continuó con sus prácticas devocionales. 
La religiosidad del pueblo de Amozoc se reforzó mediante la organización de las asociaciones, 
cofradías, mayordomías y hermandades, ya que la devoción mariana sostuvo a la comunidad 
creyente en medio de la zozobra e intranquilidad. 

La devoción a la imagen de Santa María de la Asunción significó su permanencia y 
cohesión social a través de las redes de poder por varios siglos, y se puede analizar desde su 
arribo al pueblo de Amozoc, en 1554, hasta 1904 con el robo de la imagen fundacional, pero 
aun así los mayordomos y la población de Amozoc continuaron solventando los gastos de la 
festividad anual y de la cofradía titular con las nuevas imágenes adquiridas en el siglo XX. La 
historia devocional de un pueblo como Amozoc favorece la accesibilidad a pequeña escala de 
ciertos fenómenos que en otros espacios también ocurrieron, si bien con características propias, 
pero el enfoque microhistórico reconoce el significado de su acontecer a la luz de un contexto 
específico para los estudios de fenómenos más complejos, como la política de la monarquía 
hispánica y la conformación de los Estados nacionales.



204

ÍNDICE DE IMÁGENES

Imagen 1.1 Traza cuadricular del pueblo de Amozoc, 1563
Imagen 1.2 Asentamientos indios cercanos al pueblo de Amozoc
Imagen 1.3 Arcadas del claustro conventual de Amozoc
Imagen 1.4 Corredor sur del claustro conventual de Amozoc
Imagen 1.5 Sala De Profundis del convento de Amozoc
Imagen 1.6 Antiguo portal de peregrinos del claustro de Amozoc
Imagen 1.7 Portada de la iglesia conventual de Amozoc 
Imagen 2.1 Bóveda de cañón corrido con lunetos de la iglesia conventual de Amozoc
Imagen 2.2 Contrafuertes internos de la iglesia conventual de Amozoc
Imagen 2.3 Cúpula de la iglesia conventual de Amozoc
Imagen 2.4 Vista del muro sur de la iglesia conventual de Amozoc
Imagen 2.5 Antigua torre-campanario de la iglesia conventual de Amozoc
Imagen 2.6 Restos de la cubierta del claustro alto del convento de Amozoc
Imagen 2.7 Bóveda de cañón con lunetos de la iglesia parroquial de Amozoc
Imagen 2.8 Cuadro de Los desposorios místicos de la Virgen y san José, 1710
Imagen 2.9 Cuadro de La visitación, 1710 
Imagen 2.10 Fragmento del Mapa de Amozoque, 1711
Imagen 2.11 Retablo de la capilla de Jesús Nazareno en la parroquia de Amozoc
Imagen 2.12 Antiguo curato del partido de Amozoc
Imagen 2.13 Cuadro de ánimas del purgatorio del barrio de San Antonio de Padua, Amozoc
Imagen 2.14 Templo de Santiago Apóstol de Amozoc
Imagen 2.15 Procesión con la imagen de Jesús Nazareno, Amozoc
Imagen 3.1 Alegoría de La Preciosa Sangre de Cristo y los Santos Sacramentos, 1800
Imagen 3.2 Acta de esclavitud a Nuestra Señora de la Asunción, patrona de Amozoc
Imagen 3.3 Imagen de Santa María de la Asunción de Roma en el altar mayor, 1923
Imagen 3.4 Imagen de la antigua santa patrona en la parte superior del ciprés
Imagen 3.5 Pbro. Daniel Vera y Ramírez
Imagen 3.6 Altar mayor de la iglesia parroquial de Amozoc
Imagen 3.7 Relato del incendio parroquial por el párroco Daniel Vera y Ramírez
Imagen 3.8 Concesión de indulgencias del arzobispo Pedro Vera y Zuria
Imagen 3.9 Retrato de don Juan Cortés Jiménez



205

Imagen 3.10 Estación del ferrocarril en Amozoc
Imagen 3.11 Inmueble novohispano de Amozoc del conjunto arquitectónico llamado “casas 
coloradas”
Imagen 3.12 Retrato del matrimonio de Miguel Valencia y Fortunata López
Imagen 3.13 Retrato de don Manuel López Rojas
Imagen 3.14 Cristeros de Amozoc, 1927
Imagen 3.15 Cerro Tzotzocola, Cuauhtinchan
Imagen 3.16 Pbro. Miguel Guevara Picazo
Imagen 3.17 Cristero Fortunato López Luna
Imagen 3.18 Vista de la arbolada del atrio parroquial de Amozoc
Imagen 3.19 Retrato de la señorita María Amelia Gasca Ruiz
Imagen 3.20 Rostro impactado de la imagen de Santa María de la Asunción
Imagen 3.21 Retrato de don Tiburcio Valencia
Imagen 3.22 Imagen de Santa María de la Asunción de Barcelona, 1929

ÍNDICE DE TABLAS

Tabla I Listado de guardianes del convento de Amozoc, 1582-1641
Tabla II.I Listado de curas párrocos del partido de Amozoc, 1641-1799
Tabla II.II Cargo y data de la cofradía del Santísimo Sacramento, 1636, 1649, 1685, 1728, 1743, 
1771
Tabla II.III Cargo y data de la cofradía de las Benditas Ánimas del Purgatorio, 1636, 1649, 
1685, 1753, 1770, 1793
Tabla III.I Listado de curas párrocos de la parroquia de Amozoc, 1800-2016
Tabla III.II Mayordomos y fiscales del barrio de San José de los Ranchos, 1926-1929
Tabla III.III Registro de templos en el municipio de Amozoc, 2 de agosto de 1926

FUENTES INFORMATIVAS

Fondos Documentales
AGI		  Archivo General de Indias (PARES)
AGN		  Archivo General de la Nación
AHMTHP	 Archivo Histórico Municipal de Tecali de Herrera, Puebla



206

AMAMP	 Archivo Municipal de Amozoc de Mota, Puebla
APSMAAP	 Archivo Parroquial de Santa María de la Asunción, Amozoc, Puebla
BNAH		 Biblioteca Nacional de Antropología e Historia, INAH
BP		  Biblioteca Palafoxiana
CEHM 	 Centro de Estudios de Historia de México Carso
HESP		  Hemeroteca El Sol de Puebla
HEJNT	 Hemeroteca Estatal Juan Nepomuceno Troncoso 

Bibliografía 

Anales de Tecamachalco 1398-1590. Introducción, traducción y paleografía por 
Eustaquio Celestino Solís y Luis Reyes García. México: FCE, 1992.

Aboites, Luis, y Loyo, Engracia. “La construcción del nuevo Estado, 1920-1945”. En 
Velásquez García, Erik, et al., Nueva historia general de México. Novena reimpresión. México: 
El Colegio de México, 2019, pp. 595-651. 

Aceves Ávila, Roberto. “Que es bueno y útil invocarles”. Continuidad y cambio en 
las prácticas y devociones religiosas en Guadalajara, 1771-1900. Prólogo de Jacques Lafaye. 
México: El Colegio de Jalisco, 2018.

Acuña, René. Relaciones geográficas del siglo XVI: Tlaxcala. Tomo I. México: UNAM, 
1984. 

Advenimiento de SS. MM. II. Maximiliano y Carlota al trono de México. México: 
Imprenta de J. M. Andrade y F. Escalante, 1864. 

Aguilar García, Carolina Yeveth. La tercera orden franciscana de la ciudad de México, 
siglo XVIII. Tesis de maestría en Historia. México: UNAM, IIH, 2014.

Aguirre Salvador, Rodolfo. “La organización de cofradías del arzobispado de México 
por Aguiar y Seixas”. En Martínez López-Cano, María del Pilar, y Cervantes Bello, Francisco 
Javier (coords.). Expresiones y estrategias. La Iglesia en el orden social novohispano. México: 
UNAM, BUAP, ICSyH, 2017, pp. 267-294.

-----. “La secularización de doctrinas en 1748, argumentos y realidades. El caso del 
arzobispado de México”. En XI. Jornada Interescuelas, Departamento de Historia. San Miguel 
de Tucumán: Universidad de Tucumán, 2007, pp. 7-19. https://cdsa.aacademica.org/000-
108/387.pdf.

-----. “Problemáticas y actores en torno a la secularización de doctrinas en Nueva España, 



207

siglos XVI-XVII”, Ciclo de videoconferencias sobre las conmemoraciones: V Centenario de 
la conquista y Bicentenario de la Consumación de la Independencia. Universidad Pontificia de 
México. Conferencia virtual, 22 de septiembre de 2021. https://www.facebook.com/UPontificia/
videos/1258156484609475.

Alberro, Solange. “Los indios y los otros: miradas cruzadas. Tlaxcala, México, Madrid, 
1753-1779 (¿?)”. En Alberro, Solange, y Gonzalbo Aizpuru, Pilar. La sociedad novohispana: 
estereotipos y realidades. México: El Colegio de México, Centro de Estudios Históricos, 2013, 
pp. 229-392. 

Álbum que el Ilmo. y Rmo. Sr. Arzobispo Dr. y Maestro D. Ramón Ibarra y González y 
el clero secular y regular de la Arquidiócesis de Puebla de los Ángeles (México) dedican a S. 
S. Pío X. México: 1913.

Álvarez Icaza Longoria, María Teresa. La secularización de doctrinas y misiones en el 
arzobispado de México, 1749-1789. México: UNAM, IIH, 2019.

-----. “Las cofradías en los pueblos de indios del arzobispado de México. Iniciativa, 
mediación e intervención”. En Cervantes Bello, Francisco Javier y Martínez López-Cano, 
María del Pilar (coords.). La construcción de la feligresía. Control, negociación y conflicto en 
la Iglesia novohispana. México: UNAM, BUAP, 2021, pp. 249-279.

Andrade Campos, Alejandro Julián. José Patriarca Universal: Uso y función de las 
representaciones josefinas en la Puebla de la segunda mitad del siglo XVIII. Ensayo académico 
maestría en Historia del Arte. México: UNAM, FFyL, IIE, 2016.

-----. “Tradición, intelecto e identidad en la pintura poblana del siglo XVII: el 
establecimiento de un diálogo pictórico con Cristóbal de Villalpando”. En Andrade Campos, 
Alejandro Julián (ed.). Cristóbal de Villalpando. Esplendor barroco de Puebla. España: 
Gobierno del Estado de Puebla, Consejo Estatal para la Cultura y las Artes de Puebla, Museo 
Internacional del Barroco, 2018, pp. 77-93.

Apango López, Eduardo. “Amozoc”. En Puebla en la mirada de sus cronistas. Tomo IV. 
México: Consejo de la Crónica del Estado de Puebla, SEP, Secretaría de Cultura y Turismo, El 
Errante Editor, 2018, pp. 185-196.

Arriaga Rivera, Armando. El urbanismo en los pueblos novohispanos: Tlaxcala y Toluca, 
1519-1821. Tesis de doctorado en Humanidades: Estudios Históricos. México: Universidad del 
Estado de México, 2017.

Ávila, Alfredo, y Jáuregui, Luis. “La disolución de la monarquía hispánica y el proceso 
de independencia”. En Velásquez García, Erik, et al., Nueva historia general de México. Novena 
reimpresión. México: El Colegio de México, 2019, pp. 355-396.



208

Bazarte Martínez, Alicia. “Las limosnas de las cofradías: su administración y destino”. 
En Martínez López-Cano, María del Pilar, et al. (coords.). Cofradías, Capellanías y Obras Pías 
en la América colonial. México: UNAM, IIH, 1998, pp. 65-74.

Benítez de Unánue, María Pía. “Templos conventuales: Instrumentos de evangelización”. 
En Perales Piqueres, Rosa, y Benítez de Unánue, María Pía (coords.). Los conventos del siglo 
XVI de Puebla y Morelos. Patrimonio Cultural Mundial. México: UPAEP, 2018, pp. 85-103.

Blancarte Pimentel, Roberto J. Historia de la Iglesia católica en México. México: El 
Colegio Mexiquense, FCE, 1993.

Borromeo, Carlos. Instrucciones de la fábrica y del ajuar eclesiásticos. Introducción, 
traducción y notas de Bulmaro Reyes Coria, nota preliminar de Elena Isabel Estrada de Gerlero, 
notas contextuales de Paola Barocchi. 2ª edición. México: UNAM, 2010.

Bravo Arriaga, María Dolores. “La fiesta pública: su tiempo y su espacio”. En Rubial 
García, Antonio (coord.). Historia de la vida cotidiana en México: tomo II: La ciudad barroca. 
México: El Colegio de México, FCE, 2005, pp. 435-460. 

Burrieza Sánchez, Javier. “Juan de Palafox, historia de su ‘fama de santidad’”, Biblioteca: 
estudio e investigación, núm. 27, 2012, pp. 80-108. https://docplayer.es/45933445-Juan-de-
palafox-historia-de-su-fama-de-santidad-javier-burrieza-sanchez-universidad-de-valladolid.
html.

Callahan, William J. “Las cofradías y hermandades de España y su papel social y 
religioso dentro de una sociedad de estamentos”. En Martínez López-Cano, María del Pilar, 
et al. (coords.). Cofradías, capellanías y Obras Pías en la América colonial. México: UNAM, 
IIH, 1998, pp. 35-47.

Campos y Fernández de Sevilla, Francisco Javier. Cofradía de San José en el Mundo 
Hispánico. España: IEIHA, 2014.

Carbajal López, David. “Velas, religión y política en la Nueva España del siglo de las 
Luces”, Temas Americanistas, núm. 33, 2014, pp. 1-30. https://revistascientificas.us.es/index.
php/Temas_Americanistas/article/view/14544/12604.

Castañeda García, Rafael. “Introducción”. En Castañeda García, Rafael, y Pérez Luque, 
Rosa Alicia (coords.). Entre la solemnidad y el regocijo: fiestas, devociones y religiosidad en 
Nueva España y el mundo hispánico. México: El Colegio de Michoacán, CIESAS, 2015, pp. 
11-25.
	 Castro Gutiérrez, Felipe. “Los ires y devenires del fundo legal de los pueblos indios”. 
En Martínez López-Cano, María del Pilar (coord.). De la historia económica a la historia 
social y cultural. Homenaje a Gisela von Wobeser. México: UNAM, IIH, 2015, pp. 69-104.



209

	 Castro Morales, Efraín. “Noticias documentales acerca de la construcción de la Iglesia 
de San Miguel de Huejotzingo, Puebla”, Boletín de Monumentos Históricos, núm. 4, enero-
diciembre, 1980, pp. 5-16. https://revistas.inah.gob.mx/index.php/boletinmonumentos/article/
view/12763/13882.

Ceballos Ramírez, Manuel. “Iglesia y religiosidad en México hacia 1858”. En Wobeser, 
Gisela von (coord.). 1810, 1858, 1910. México en tres etapas de su historia. México: FCE, 
UNAM, El Colegio de México, Academia Mexicana de la Historia, 2022, pp. 337-355.

-----. “La Iglesia católica en el Porfiriato y en la Revolución (1876-1929)”. En Rubial, 
Antonio, et al. Historia mínima de la Iglesia católica en México. México: El Colegio de México, 
2021, pp. 159-214.
	 Cervantes Bello, Francisco Javier. “El impulso de las capellanías, el clero y el territorio 
episcopal, Puebla, c. 1600-1640”. En Martínez López-Cano, María del Pilar, y Cervantes Bello, 
Francisco Javier (coords.). La Iglesia y sus territorios, siglos XVI-XVIII. México: UNAM, IIH, 
BUAP, 2020, pp. 209-241.
	 -----. “Las reformas eclesiásticas y la territorialización del obispado de Puebla, c. 1570-
1660”. En Martínez López-Cano, María del Pilar, y Cervantes Bello, Francisco Javier (coords.). 
Reformas y resistencias en la Iglesia novohispana. México: UNAM, IIH, 2014, pp. 167-200. 
	 Collado Herrera, María del Carmen. “El espejo de la élite social (1920-1940)”. En De 
los Reyes, Aurelio (coord.). Historia de la vida cotidiana en México: tomo V: vol. I: Siglo XX. 
Campo y ciudad. México: El Colegio de México, FCE, 2006, pp. 89-125.
	 Connaughton, Brian. “De las reformas borbónicas a la Reforma mexicana (1750-1876)”. 
En Rubial, Antonio, et al. Historia mínima de la Iglesia católica en México. México: El Colegio 
de México, 2021, pp. 89-157.

-----. Entre la voz de Dios y el llamado de la patria. Religión, identidad y ciudadanía en 
México, siglo XIX. México: FCE, UAM-Iztapalapa, 2010.
	 Cortés Pliego, Cristopher. Cuando los Ángeles sangran. La Persecución Religiosa en 
la Arquidiócesis de Puebla de 1910-1940. Tesina de Teología sobre la Historia de la Iglesia en 
México. México: Pontificio Seminario Mayor Palafoxiano Angelopolitano, 2007.

Cruz Rangel, José Antonio. “Cofradías indígenas en el obispado de Tlaxcala. Una 
pasión cruenta (siglos XVI-XVII)”. En Bazarte Martínez, Alicia, y Cruz Rangel, José Antonio 
(coords.). Entre el cielo y la tierra. Cofradías iberoamericanas durante la Colonia, México: 
Secretaría de Cultura, INAH, 2023, pp. 77-137.
	 Cuadriello Aguilar, Jaime Genaro. “San José en Tierra de gentiles: ministro de Egipto y 
virrey de las Indias”, Memoria MUNAL, núm. 1, otoño-invierno, 1989, pp. 5-33.



210

Cuenya Mateos, Miguel Ángel, y Contreras Cruz, Carlos. Puebla de los Ángeles. Una 
ciudad en la historia. México: Océano, 2012.

De Ciudad Real, Antonio. Tratado curioso y docto de las grandezas de la Nueva España. 
Edición, estudio, apéndices, glosarios e índices por Josefina García Quinta y Víctor M. Castillo 
Farreas. Tomo II. México: UNAM, IIH, 1993.
	 De la Mota y Escobar, fray Alonso. Memoriales del Obispo de Tlaxcala. Un recorrido 
por el centro de México a principios del siglo XVII. Introducción y notas de Alba González 
Jácome. México: SEP, 1987.
	 Del Castillo Sánchez, Andrés. “Los misioneros teatinos en Asia durante los siglos XVII 
y XVIII”. En Corsi, Elisabetta (coord.). Órdenes religiosas entre América y Asia. Ideas para 
una historia misionera de los espacios coloniales. México: El Colegio de México, Centro de 
Estudios de Asia y África, 2008, pp. 189-204.	
	 De Mendieta, fray Gerónimo. Historia Eclesiástica Indiana: obra escrita a fines del 
siglo XVI. Libro tercero. México: Antigua Librería, 1870. 
	 -----. “Relación de lo que hicieron y pasaron los indios del pueblo de Quauhtinchan, por 
no perder la doctrina y el amparo de los frailes de S. Francisco”. En García Icazbalceta, Joaquín. 
Nueva colección de documentos para la Historia de México. 1. Cartas de religiosos de Nueva 
España 1539-1594. México: Antigua Librería de Andrade y Morales, Sucesores, 1886, pp. 70-
91.
	 De Oroz, fray Pedro, De Mendieta, fray Jerónimo, y Suárez, fray Francisco, Relaciones 
de la descripción de la provincia franciscana del Santo Evangelio. Hecha el año de 1585. 
Introducción y notas de Fidel de J. Chauvet. México: Imprenta Mexicana de Juan Aguilar 
Reyes, 1947.
	 Diccionario de autoridades (1726-1736). T. III, 1732. https://apps2.rae.es/DA.html.
	 Dib Álvarez, Dolores. “Claustros y otras dependencias”. En Perales Piqueres, Rosa, 
y Benítez de Unánue, María Pía (coords.). Los conventos del siglo XVI de Puebla y Morelos. 
Patrimonio Cultural Mundial. México: UPAEP, 2018, pp. 105-121. 
	 Duarte, Carlos F. Catálogo de obras artísticas mexicanas en Venezuela: periodo 
hispánico. México: UNAM, IIE, 1998.
	 Durston, Alan. “Un régimen urbanístico en la América Hispana colonial: el trazado de 
damero durante los siglos XVI y XVII”, Historia, vol. 28, 1994, pp. 59-115. http://revistahistoria.
uc.cl/index.php/rhis/article/view/15755/12849.
	 Dussel, Enrique. Historia General de la Iglesia en América Latina, t. I. Introducción 
general. Salamanca: CEHILA, Ediciones Sígueme, 1983. 



211

	 Egido, Teófanes. “Política y religiosidad en el barroco español: el fracasado patronato 
de San José sobre España y sus dominios (1679)”, Revista de Estudios Josefinos. San José en el 
siglo XVIII, Actas del Tercer Simposio Internacional (Montreal, Septiembre 1980), año XXXV, 
núm. 69-70, 1981, pp. 671-681.

Escalante Gonzalbo, Pablo, y Rubial García, Antonio. “El ámbito civil, el orden y las 
personas”. En Escalante Gonzalbo, Pablo (coord.). Historia de la vida cotidiana en México: 
tomo I: Mesoamérica y los ámbitos indígenas de la Nueva España. México: El Colegio de 
México, FCE, 2004, pp. 413-441. 
	 -----, y Rubial García, Antonio. “Los pueblos, los conventos y la liturgia”. En Escalante 
Gonzalbo, Pablo (coord.). Historia de la vida cotidiana en México: tomo I: Mesoamérica y los 
ámbitos indígenas de la Nueva España. México: El Colegio de México, FCE, 2004, pp. 367-
390.
	 Espinosa Spínola, Gloria. Arquitectura de la conversión y evangelización en la Nueva 
España durante el siglo XVI. Almería: Universidad de Almería, Servicio de Publicaciones, 
1998.
	 -----. “La arquitectura mendicante novohispana del siglo XVI: evolución constructiva”, 
Cuadernos de Arte de la Universidad de Granada, núm. 27, 1996, pp. 55-63. https://revistaseug.
ugr.es/index.php/caug/article/view/10790/8869.
	 Fatás, Guillermo, y Borrás, Gonzalo M. Diccionario de términos de arte y arqueología. 
Madrid: Alianza Editorial, 1988.
	 Fernández Muñoz, Yolanda. “Modelos arquitectónicos europeos y su influencia en los 
conjuntos conventuales novohispanos”. En Perales Piqueres, Rosa, y Benítez de Unánue, María 
Pía (coords.). Los conventos del siglo XVI de Puebla y Morelos. Patrimonio Cultural Mundial. 
México: UPAEP, 2018, pp. 37-59.
	 -----, y Pizarro Gómez, Francisco Javier. “Transferencias de modelos constructivos y 
arquitectónicos entre Extremadura y América: El caso de los conventos de la orden franciscana 
en la Nueva España”, Graffylia, año 13, núm. 20, enero-junio, 2015, pp. 76-86. http://cmas.siu.
buap.mx/portal_pprd/work/sites/filosofia/resources/PDFContent/1330/007.pdf. 

Fibela Lona, Catalina J. “Mesones en el Camino Real: lugares de resguardo, almacén y 
convivencia”, Revista Chicomoztoc, vol. 3, núm. 6, julio-diciembre, 2021, pp. 131-163. https://
revistas.uaz.edu.mx/index.php/chicomoztoc/article/view/1098/1007.
	 Flores Dorantes, Felipe de Jesús, y Ruiz Torres, Rafael A. “Las bandas de viento: una 
rica y ancestral tradición”. En Flores Mercado, Georgina (coord.). Bandas de viento en México. 
México: INAH, 2015, pp. 183-205.



212

	 Flores Marini, Carlos. “La arquitectura de los conventos en el siglo XVI”, Artes de 
México, núm. 86/87, año XIII, 1966, pp. 5-10.
	 Frassani, Alessia. Artistas, mecenas y feligreses en Yanhuitlán, Mixteca Alta, siglos XVI-
XXI. Trad. Patricia Torres Londoño. México: UNAM, IIE, Universidad de los Andes, 2017.
	 Garciadiego Dantán, Javier. “La Revolución”. En Escalante Gonzalbo, Pablo, et al. 
Nueva historia mínima de México. Tercera reimpresión.  México: El Colegio de México, Centro 
de Estudios Históricos, 2019, pp. 226-262.

García Martínez, Bernardo. “La época colonial hasta 1760”. En Escalante Gonzalbo, 
Pablo, et al. Nueva historia mínima de México ilustrada. México: El Colegio de México, 2008, 
pp. 111-195.
	 -----. “La época colonial hasta 1760”. En Escalante Gonzalbo, Pablo, et al. Nueva 
historia mínima de México. Tercera reimpresión.  México: El Colegio de México, Centro de 
Estudios Históricos, 2019, pp. 58-112.
	 -----. “Los años de la conquista”. En Velásquez García, Erik, et al. Nueva historia 
general de México. Novena reimpresión. México: El Colegio de México, 2019, pp. 169-215.
	 -----. “Los años de la expansión”. En Velásquez García, Erik, et al. Nueva historia 
general de México. Novena reimpresión. México: El Colegio de México, 2019, pp. 217-262.
	 García Saiz, María Concepción. La pintura colonial en el Museo de América (I): La 
escuela mexicana. Madrid, España: Ministerio de Cultura, Dirección General del Patrimonio 
Artístico, Archivos y Museos, Patronato Nacional de Archivos, 1980.
	 Garibay Álvarez, Jorge, y Peña Espinosa, Jesús Joel. Inventario general de manuscritos 
de la Biblioteca Palafoxiana. México: Secretaría de Gobierno del Estado de Puebla, Fundación 
Mapfre Talavera, ADABU, Biblioteca Palafoxiana, 2004.
	 Gerhard, Peter. “Congregaciones de indios en la Nueva España antes de 1570”, Historia 
Mexicana, vol. 26, núm. 3, enero-marzo, 1977, pp. 347-395. https://historiamexicana.colmex.
mx/index.php/RHM/article/view/2776/2286.

-----. Geografía histórica de la Nueva España 1519-1821, trad. Stella Mastrangelo. 
México: UNAM, 1986.

-----. “Un censo de la diócesis de Puebla en 1681”, Historia Mexicana, vol. 30, núm. 
4, abril-junio, 1981, pp. 530-560. https://historiamexicana.colmex.mx/index.php/RHM/article/
view/2630.
	 Girard, Albert. El comercio francés en Sevilla y Cádiz en tiempo de los Habsburgo. 
Contribución al estudio del comercio extranjero en la España de los Siglos XVI al XVIII. 
España: Editorial Renacimiento, Centro de Estudios Andaluces, 2006.



213

	 Gómez de Orozco, Federico. “Memoriales del Obispo de Tlaxcala fray Alonso de la 
Mota y Escoba”, Anales del Instituto Nacional de Antropología e Historia, vol. 1, núm. 1, 1945, 
pp. 191-306. https://revistas.inah.gob.mx/index.php/anales/article/view/7042. 

-----. “Devoción y bien común. Las autoridades indias de Tepeaca, siglos XVI-XVIII”. En 
Gómez García, Lidia E. (comp.). La huella de una conquista. Tepeaca en la época novohispana. 
México: Editorial Cariátide, 2021, pp. 105-126.
	 -----. “El impacto de la secularización de las parroquias en los pueblos indios del 
obispado de Puebla siglos XVII-XVIII”. En Palafox. Obra y legado. Memorias del ciclo de 
conferencias sobre la vida y obra de Juan de Palafox y Mendoza. México: H. Ayuntamiento de 
Puebla, IMACP, 2011, pp. 213-236.
	 -----. “El primer templo de la Catedral de Puebla”. En Cordero Arce, María Teresa, y 
Vázquez Ramírez, Francisco. Antigua Catedral de Puebla. México: Gobierno del Estado de 
Puebla, Secretaría de Cultura y Turismo, 2018, pp. 51-66.
	 -----. La construcción del Estado nacional desde la perspectiva de los pueblos indios en 
Puebla (1765-1920). México: EyC, 2010.
	 -----. “Las fiscalías en la ciudad de los Ángeles, siglo XVII”. En Castro Gutiérrez, Felipe 
(coord.). Los indios y las ciudades de Nueva España. México: UNAM, IIH, 2010, pp. 173-195.

-----. Los anales nahuas de la ciudad de Puebla de los Ángeles, siglos XVI y XVII. 
Escribiendo la historia indígena como aliados del rey católico de España. Puebla: Ayuntamiento 
de Puebla-Gerencia del Centro Histórico, UNESCO, Universidad de Rutgers, 2018.	
	 -----, y Mauleón Rodríguez, Gustavo. “La magnificencia del culto litúrgico y devocional 
en los pueblos de indios del obispado de Tlaxcala, siglos XVI y XVII: las capillas de música”. 
En Mauleón Rodríguez, Gustavo (coord.). Miradas al patrimonio musical universitario: solfas, 
letras, figuras y artilugios. México: BUAP, Biblioteca José María Lafragua, 2017, pp. 45-60.
	 -----, y Tlatelpa Garrido, Cristóbal Arturo. “Tierra llana y a partes áspera y montuosa: 
La relevancia de la fundación de Villa Segura de la Frontera (Tepeaca, Pue.)”. En Fraile Martín, 
Isabel (dir.). 500 años de la Villa Segura de la Frontera al Tepeaca de hoy. Primer Cabildo de 
Puebla y del Centro de México. México: Editorial Cariátide, 2020, pp. 17-66.
	 Gómez Lucio, Josué Alonso. La incidencia de la población y sus oficios, en la estructura 
y distribución de las parroquias de San José y Analco. Tesis de licenciatura en Historia. México: 
BUAP, 2017. 
	 Gonzalbo Aizpuru, Pilar. “La vida en la Nueva España”. En Escalante Gonzalbo, Pablo, et 
al. Historia mínima de la vida cotidiana en México. 2ª reimpresión. México: El Colegio de México, 
Centro de Estudios Históricos, Seminario de la Historia de la vida cotidiana, 2018, pp. 49-118.



214

	 -----. “Los padrones del Sagrario como fuente para la historia”. En Mazín, Óscar, y 
Sánchez de Tagle, Esteban. (coords.). Los “padrones” de confesión y comunión de la Parroquia 
del Sagrario Metropolitano de la ciudad de México. México: El Colegio de México, Centro de 
Estudios Históricos, Red Columnaria, 2009, pp. 81-87. 
	 González Flores, María Areli (coord.). Archivo Histórico del Venerable Cabildo 
Metropolitano de Puebla. Inventario y Guía de series documentales. México: ADABI, 2017.
	 González González, Enrique. “Oidores contra canónigos. El primer capítulo de la 
pugna en torno a los estatutos de la Real Universidad de México, 1553-1570”. En Pérez Puente, 
Leticia, y Castillo Flores, Gabino (coords.). Poder y privilegio: cabildos eclesiásticos en Nueva 
España, siglos XVI a XIX. México: UNAM, IIUE, 2016, pp. 49-71. 

González-Hermosillo Adams, Francisco, y Reyes García, Luis. El códice de Cholula. La 
exaltación testimonial de un linaje indio. 1ª ed. México: INAH, CIESAS, Gobierno del Estado 
de Puebla, 2002. 
	 González Montes, Soledad. “La fiesta interminable: celebraciones públicas y privadas 
en un pueblo campesino del estado de México”. En De los Reyes, Aurelio (coord.). Historia de 
la vida cotidiana en México: tomo V: vol. I: Siglo XX. Campo y ciudad. México: El Colegio de 
México, FCE, 2006, pp. 365-397.
	 González Morfín, Juan. El Conflicto religioso en México y Pío XI. México: Minos Tercer 
Milenio, 2009. 
	 -----. La Guerra de los Cristeros. Hitos y mitos. México: Panorama, 2017.

González Ortega, Diana Eugenia. Las cofradías de Xalapa de 1750 a 1800. Tesis de 
doctorado en Historia y Estudios Regionales. México: Universidad Veracruzana, IIHS, 2011. 

Guerra, François-Xavier. México: del Antiguo Régimen a la Revolución, I. Trad. Sergio 
Fernández Bravo. 2ª edición. México: FCE, 1991.
	 Guillén Villafuerte, José Javier. Auxilios para el rey de España. Fiscalidad extraordinaria 
y sociedad en una época de guerras atlánticas. La intendencia de Chiapas, 1780-1821. Tesis de 
licenciatura en historia. México: BUAP, 2018. 
	 Hamnett, Brian R. Historia de México. Trad. Carmen Martínez Gimero (1ª edición) 
y Axel Alonso Valle (actualizaciones 2ª edición y capítulos 8 y 9). 2ª edición. México: Akal, 
2013.

Hernández García, Javier Valentín. “Más allá de la fe… logística de guerrilla”. En 
Ramírez Padilla, Marco Fabrizio (coord.). La guerra de religión en México (1926-1929). 
México: Palabras de Clío, 2014, pp. 103-122. 

Hernández, Jorge F. La soledad del silencio. Microhistoria del santuario de Atotonilco. 



215

Primera reimpresión. México: FCE, Universidad de Guanajuato, 1996.
	 Horcasitas, Fernando. Teatro náhuatl I. Épocas novohispana y moderna. 2ª ed. México: 
UNAM, 2004.
	 Jáuregui, Luis. “Las reformas borbónicas”. En Escalante Gonzalbo, Pablo, et al. Nueva 
historia mínima de México ilustrada. 1ª ed. México: El Colegio de México, 2008, pp. 197-243.
	 -----. “Las reformas borbónicas”. En Escalante Gonzalbo, Pablo, et al. Nueva historia 
mínima de México. Tercera reimpresión.  México: El Colegio de México, Centro de Estudios 
Históricos, 2019, pp. 113-136.
	 Jimarez Caro, Luz del Carmen. Tipología de los templos conventuales poblanos. 
Análisis arquitectónico comparativo. México: BUAP, ICSyH, PROMEP, Área de estudios del 
Patrimonio Cultural, 2008.

Kirchhoff, Paul, Odena Güemes, Lina, y Reyes García, Luis. Historia tolteca-chichimeca. 
México: FCE, CIESAS, Gobierno del Estado de Puebla, 1989.
	 Knight, Alan. La Revolución mexicana. Del porfiriato al nuevo régimen constitucional. 
Trad. Luis Cortés Bargalló. México: FCE, 2010. 
	 Knowlton, Robert J. Los bienes del clero y la Reforma Mexicana, 1856-1910. Trad. 
Juan José Utrilla. México: FCE, 1985.
	 Kubler, George. Arquitectura Mexicana del siglo XVI. Trad. Roberto de la Torre, 
Graciela de Garay y Miguel Ángel de Quevedo. México: FCE, 1984. 
	 LaFrance, David G. La Revolución Mexicana en el estado de Puebla 1910-1935. 
México: EyC, 2010.
	 Lajous Vergas, Roberta. Historia mínima de las relaciones exteriores de México, 1821-
2000, 1ª ed. 2ª reimpresión. México: El Colegio de México, 2013.
	 Lavrin, Asunción. “Cofradías novohispanas: economías material y espiritual”. En 
Martínez López-Cano, María del Pilar, et al. (coords.). Cofradías, Capellanías y Obras Pías en 
la América colonial. México: UNAM, IIH, 1998, pp. 49-64. 
	 Le Goff, Jacques. ¿Realmente es necesario cortar la historia en rebanadas? Trad. Yenny 
Enríquez. Segunda reimpresión. México: FCE, 2022.

Levaggi, Abelardo. “República de indios y república de españoles en los reinos de las 
Indias”, Revista de Estudios Histórico-Jurídicos, núm. 23, 2001, pp. 419-428. http://www.rehj.
cl/index.php/rehj/article/view/340/326. 
	 Libro de los guardianes y gobernadores de Cuauhtinchan (1519-1640). Paleografía, 
introducción y notas de Constantino Medina Lima. México: CIESAS, 1995.

Lockhart, James. Los nahuas después de la conquista. Historia social y cultural de los 



216

indios del México central, del siglo XVI al XVIII. Trad. Roberto Reyes Mazzoni. México: FCE, 
1999. 
	 López Alsina, Fernando. “El encuadramiento eclesiástico como espacio de poder: de la 
parroquia al obispado”. En Iglesia Duarte, José Ignacio de la, y Martín Rodríguez, José Luis 
(coords.). Los espacios de poder en la España Medieval, XII Semana de Estudios Medievales. 
Nájera: Instituto de Estudios Riojanos, 2002, pp. 425-457. 

López Meléndez, Diana. De la colina al valle: las etapas de construcción monástica en 
Cuauhtinchan (1527-1593). Tesina de licenciatura en Historia. México: UNAM, FFyL, 2014.

López-Yarto Elizalde, Amelia. “El esplendor de la liturgia eucarística: el monumento y 
el arca del Jueves Santo de la Catedral de Toledo”. En Rivas Carmona, Jesús (coord.). Estudios 
de platería. España: Universidad de Murcia, 2006, pp. 379-400.
	 Los Anales del Barrio de San Juan del Río. Crónica indígena de la ciudad de Puebla, 
siglo XVII. Estudio introductorio y paleografía de Lidia E. Gómez, Celia Salazar y María Elena 
Stefanón. México: BUAP, ICSyH, CONACULTA, 2000.
	 Loyo Bravo, Engracia. “El México revolucionario (1910-1940)”. En Escalante Gonzalbo, 
Pablo, et al. Historia mínima de la vida cotidiana en México. 2ª reimpresión. México: El Colegio 
de México, Centro de Estudios Históricos, Seminario de la Historia de la vida cotidiana, 2018, 
pp. 173-239.
	 Lugo Olín, María Concepción. “Enfermedad y muerte en la Nueva España”. En Rubial 
García, Antonio (coord.). Historia de la vida cotidiana en México: tomo II: La ciudad barroca. 
México: El Colegio de México, FCE, 2005, pp. 555-586.
	 Maldonado Macías, Humberto. “La ‘esclavonía mariana’ en Nueva España. La Carta de 
esclavitud, devociones y propósitos del padre Matías Blanco, S. J. (1682)”, Saber Novohispano, 
núm. 2, 1995, pp. 399-412. https://www.iifilologicas.unam.mx/pnovohispano/uploads/95saber-
novo/art27_95.pdf.
	 Marichal, Carlos. “Las guerras imperiales y los préstamos novohispanos”, Historia 
Mexicana, vol. 39, núm. 34, abril-junio, 1990, pp. 881-907. https://historiamexicana.colmex.
mx/index.php/RHM/article/view/2136/3022. 
	 Márquez Murad, Juan Manuel. “El mapa de Cuauhtinchan MC4. Primer documento 
cartográfico de la región del valle central de Puebla”, Boletín de Monumentos Históricos, núm. 
10, mayo-agosto, 2007, pp. 2-13. https://mediateca.inah.gob.mx/repositorio/islandora/object/
issue%3A701.
	 -----. “Los conventos mendicantes y la apropiación del agua”. En Perales Piqueres, 
Rosa, y Benítez de Unánue, María Pía (coords.). Los conventos del siglo XVI de Puebla y Mo-



217

relos. Patrimonio Cultural Mundial. México: UPAEP, 2018, pp. 123-135. 
	 Martínez Aguilar, José Manuel. “Formación y usos de los conventos en la provincia 
franciscana de Michoacán durante el virreinato”, Historia Mexicana, vol. 70, núm. 2, 2020, pp. 
599-643. http://www.scielo.org.mx/pdf/hm/v70n2/2448-6531-hm-70-02-599.pdf.
	 -----. “La secularización del convento franciscano de Tzintzuntzan. Resistencia de un 
pueblo”, Tzintzun. Revista de Estudios Históricos, núm. 64, julio-diciembre, 2016, pp. 69-91. 
http://www.scielo.org.mx/pdf/treh/n64/2007-963X-treh-64-00069.pdf.
	 Martínez del Sobral y Campa, Margarita Berta. Los conventos franciscanos del siglo 
XVI en el Edo. de Puebla. Tesis de doctorado en Arquitectura. Vol. 1. México: UNAM, Facultad 
de Arquitectura, 1897.
	 Martínez López-Cano, María del Pilar, Wobeser, Gisela von, y Guillermo Muñoz, Juan. 
“Presentación”. En Martínez López-Cano, María del Pilar, et al. (coords.). Cofradías, Capella-
nías y Obras Pías en la América colonial. México: UNAM, IIH, 1998.
	 Mayer, Alicia. “El «Imperio de las Indias». Nueva España durante el reinado de Felipe 
IV”. En Martínez Millán, José, et al. La corte de Felipe IV (1621-1665): Reconfiguración de la 
Monarquía Católica. Tomo IV. Vol. 4. Cortes Virreinales y Gobernaciones americanas. Madrid: 
Ediciones Polifemo, 2018, pp. 1867-1951. 
	 Mazín Gómez, Óscar. “Catedral y organización del espacio social y urbano en los siglos 
XVII y XVIII. Un modelo de análisis”. En Martínez López-Cano, María del Pilar, y Cervantes 
Bello, Francisco Javier (coords.). Expresiones y estrategias. La Iglesia en el orden social novo-
hispano. México: UNAM, IIH, BUAP, ICSyH, 2017, pp. 179-216. 
	 -----. “Clero secular y orden social en la Nueva España de los siglos XVI y XVII”. En 
Menegus, Margarita, et al. La secularización de las doctrinas de indios en la Nueva España. La 
pugna entre las dos iglesias. México: UNAM, IIUE, Bonilla Artigas Editores, 2010, pp. 139-
201. 
	 -----. Gestores de la real justicia: procuradores y agentes de las catedrales hispanas 
nuevas en la corte de Madrid. 1. El ciclo de México: 1568-1640. México: El Colegio de Méxi-
co, Centro de Estudios Históricos, 2007. 
	 -----. “Reorganización del clero secular novohispano en la segunda mitad del siglo XVI-
II”, Relaciones. Estudios de Historia y Sociedad, vol. X, núm. 39, verano, 1989, pp. 69-86. 
https://www.colmich.edu.mx/relaciones25/files/revistas/039/OscarMazinGomez.pdf.
	 -----. “Una jerarquía Hispánica. Los obispos de la Nueva España”. En Gayol, Víctor 
(coord.). Formas de Gobierno en México. Poder Político y Actores Sociales a través del Tiem-
po. Vol. I. Entre Nueva España y México. México: El Colegio de Michoacán, 2012, pp. 121-142. 



218

	 McDonough, Kelly S. “Revisitando la historia de un pueblo: la relación geográfica de 
Tepeaca en 1580”. En Gómez García, Lidia E. (comp.). La huella de una conquista. Tepeaca en 
la época novohispana. México: Editorial Cariátide, 2021, pp. 13-22. 
	 Menegus Bornemann, Margarita. Del señorío a la República de indios. El caso de To-
luca: 1500-1600. México: Ministerio de Agricultura, Pesca y Alimentación, Secretaría General 
Técnica, 1991. 

-----. “El gobierno de los indios de la Nueva España, siglo XVI. Señores o cabildo”, 
Revista de Indias, vol. LIX, núm. 217, 1999, pp. 599-617. https://revistadeindias.revistas.csic.
es/index.php/revistadeindias/article/view/829/898.
	 -----. “La Iglesia de los indios. El costo de la salvación”. En Martínez López-Cano, Ma-
ría del Pilar, et al. (coords.). La Iglesia y sus bienes. De la amortización a la nacionalización. 
México: UNAM, 2004, pp. 15-31. 
	 Merlo Solorio, Jorge Luis. “Entre paternidad y poderío. El patrocinio de san José: ga-
rante monárquico”. En Wobeser, Gisela von, et al. (coords). Devociones religiosas en México y 
Perú: siglos XVI-XVIII. México: UNAM, IIH, 2021, pp. 181-195.
	 Meyer, Jean. Historia de los cristianos en América Latina: siglos XIX y XX. Trad. To-
más Segovia. México: Jus, 1999.
	 -----. La Cristiada: el conflicto entre la iglesia y el estado 1926-1929. Vol. 2. Trad. Au-
relio Garzón del Camino. Undécima reimpresión. México: Siglo XXI, 2013. 
	 -----. La Cristiada: la guerra de los cristeros. Vol. 1. Trad. Aurelio Garzón del Camino. 
Decimotercera reimpresión. México: Siglo XXI, 2018.
	 -----. La Cristiada: los cristeros. Vol. 3. Trad. Aurelio Garzón del Camino. Decimoter-
cera reimpresión. México: Siglo XXI, 2020.
	 Molero Sañudo, Antonio Pedro. La catedral de Puebla: historia de su construcción 
hasta la remodelización neoclásica de José Manzo y Jaramillo. Tesis doctoral. Madrid: Univer-
sidad Complutense de Madrid, Facultad de Geografía e Historia, Departamento de Historia del 
Arte II, 2014.

Morales, Francisco. “La Iglesia de los frailes”. En Menegus, Margarita, et al. La se-
cularización de las doctrinas de indios en la Nueva España. La pugna entre las dos iglesias. 
México: UNAM, IIUE, Bonilla Artigas Editores, 2010, pp. 13-75.
	 -----, y Mazín, Óscar. “La Iglesia en Nueva España: los modelos fundacionales”. En 
García Martínez, Bernardo (coord.). Gran Historia de México Ilustrada. Tomo II. México: Pla-
neta, CONACULTA, INAH, 2001, pp. 121-140. 

Moreno López, Dagoberto. Amozoc. Leyenda, arte y tradición. 1ª ed. Puebla: 1996.



219

	 Morte Acín, Ana. “Sor María de Ágreda y la vida cotidiana en Ágreda en el siglo XVII: 
una aproximación histórica”, Cuadernos de Historia Moderna, vol. 39, julio, 2014, pp. 121-
136. https://revistas.ucm.es/index.php/CHMO/article/view/45844/43087.  

Motolinia, fray Toribio. Historia de los indios de la Nueva España. Estudio crítico, 
apéndices, notas e índice por Edmundo O’ Gorman, 9ª ed. México: Editorial Porrúa, 2014.
	 Muñoz Santos, María Evangelina. “La devoción e imagen de la Inmaculada Concepción 
en Hispanoamérica”. En Campos, F. Javier (coord.). España y la Evangelización de América y 
Filipinas (siglos XV-XVII). España: Estudios Superiores del Escorial, IEIHA, 2021, pp. 47-64. 

Nava García, Luis Antonio. Iztacamaxtitlan en el siglo XVI. La dominación española 
y las transformaciones en la organización indígena. Tesis de maestría en Historia. México: 
CIESAS, 2017. 

Navarrete Linares, Federico. ¿Quién conquistó México? México: Debate, 2019.
	 Olivera Sedano, Alicia. La guerra cristera. Aspectos del conflicto religioso de 1926 a 
1929. México: FCE, Cámara de Diputados, 2019.

Owensby, Brian Philip. “Pacto entre rey lejano y súbditos indígenas. Justicia, legalidad 
y política en Nueva España, siglo XVII”, Historia Mexicana, vol. 61, núm. 1, 2011, pp. 59-106. 
https://historiamexicana.colmex.mx/index.php/RHM/article/view/279/256.
	 Palafox y Mendoza, Juan de. Relación de la visita eclesiástica del obispado de Puebla 
(1643-1646). Transcripción, introducción y notas de Bernardo García Martínez. México: Edi-
torial Nuestra República, 1997.

Pardo Molero, Juan Francisco. “Introducción. Gobernar según la virtud en la Monarquía 
Hispánica”. En Pardo Molero, Juan Francisco (ed.). El gobierno de la virtud. Política y moral 
en la Monarquía Hispánica (siglos XVI-XVIII). Madrid: FCE, Red Columnaria, 2017, pp. 9-27.

Paso y Troncoso, Francisco del (recop.). Epistolario de la Nueva España, 1505-1818. 
Tomo XVI. México: Antigua Librería Robredo, Porrúa, 1942.
	 Peña Espinosa, Jesús Joel. “La catedral angelopolitana: sus autoridades y administrado-
res durante el conflicto religioso, 1927-1929”. En Tecuanhuey Sandoval, Alicia (coord.). Clé-
rigos, políticos y política. Las relaciones Iglesia y Estado en Puebla, siglos XIX y XX. México: 
ICSyH, BUAP, 2002, pp. 123-147.

Peñafiel, Antonio. Nomenclatura geográfica en México: etimología de los nombres de 
lugar. México: Secretaría de Fomento, 1897.
	 Pérez Castellanos, Luz María. “Fiestas religiosas y secularización en la Guadalajara del 
siglo XVIII”, Estudios Jaliscienses, núm. 121, agosto, 2020, pp. 18-27. http://www.estudios-
jaliscienses.com/wp-content/uploads/2020/07/n%C3%BAm.-121-fiestas-religiosas-y-secula-
rizaci%C3%B3n-en-la-guadalajara-del-siglo-xviii.pdf.



220

	 Pérez de Salazar y Haro, Francisco. Historia de la pintura en Puebla y otras investiga-
ciones sobre historia y arte XIX. México: PERPAL S. A. de C. V., 1990. 
	 Pérez Puente, Leticia. El concierto imposible. Los concilios provinciales en la disputa 
por las parroquias indígenas (México, 1555-1647). México: UNAM, IIUE, 2009.
	 -----. “El obispo. Político de institución divina”. En Martínez López-Cano, María del Pi-
lar (coord.). La Iglesia en Nueva España. Problemas y perspectivas de investigación. México: 
UNAM, IIH, 2010, pp. 151-184.
	 Pérez Rodríguez, Antonio. Constitución, fe y modus vivendi. Una historia de las rela-
ciones entre Iglesia y Estado en Puebla, 1929-1949. Tesis de licenciatura en Historia. México: 
BUAP, 2018.

Pescador Cantón, Juan Javier. “Devoción y crisis demográfica: la Cofradía de San Yg-
nacio de Loyola, 1761-1821”, Historia Mexicana, vol. 39, núm. 3, enero-marzo, 1990, pp. 767-
801. https://historiamexicana.colmex.mx/index.php/RHM/article/view/2110/3040.

Pietschmann, Horst. Las reformas borbónicas y el sistema de intendencias en Nueva 
España. Un estudio político administrativo. Trad. Rolf Roland Meyer Misteli. México: FCE, 
1996.
	 Piho, Virve. La secularización de las parroquias en la Nueva España y su repercusión 
en san Andrés Calpan. México: INAH, 1981.
	 -----. “La secularización de las parroquias y la economía eclesiástica en la Nueva Espa-
ña”, Journal de la Société des Américanistes, tomo 64, 1977, pp. 81-88. https://www.persee.fr/
docAsPDF/jsa_0037-9174_1977_num_64_1_2145.pdf.
	 Pizarro Gómez, Francisco Javier. “Los atrios conventuales: espacios, arquitecturas e 
imágenes para la evangelización”. En Perales Piqueres, Rosa, y Benítez de Unánue, María Pía 
(coords.). Los conventos del siglo XVI de Puebla y Morelos. Patrimonio Cultural Mundial. 
México: UPAEP, 2018, pp. 61-83. 

Pomar Rodil, Pablo J. “Los Púlpitos para el canto de la epístola en las iglesias parroquia-
les de Jerez de la frontera (siglos XVI-XVIII)”, Laboratorio de Arte, vol. 32, 2020, pp. 43-60. 
https://rodin.uca.es/xmlui/bitstream/handle/10498/24051/Art_03.pdf;jsessionid=596C3ACF-
DC26B5618F8A4749DF4967C0?sequence=1.

Porras Muñoz, Guillermo. “El regio patronato Indiano y la evangelización”, Scripta Theo-
logica, vol. 19, núm. 3, 1987, pp. 755-769. https://dadun.unav.edu/bitstream/10171/12108/1/
ST_XIX-3_07.pdf.
	 Prem, Hanns J. Milpa y hacienda. Tenencia de la tierra indígena y española en la cuen-
ca del Alto Atoyac, Puebla, México (1520-1650). Trad. María Martínez Peñaloza, México: CIE-
SAS, FCE, Gobierno del Estado de Puebla, 1988.



221

	 Pulido Echeveste, Mónica. “Patrocinio, monarquía y poder: el glorioso señor san Jo-
seph, en el Perú virreinal. Irma Barriga Calle”, Anales del Instituto de Investigaciones Es-
téticas, vol. XXXIII, núm. 99, 2011, pp. 279-283. http://www.scielo.org.mx/pdf/aiie/v33n99/
v33n99a11.pdf.
	 Ragon, Pierre. “Juan de Palafox y Mendoza en Nueva España (1640-1649): ¿prelado, 
buen ministro o actor autónomo?”, Librosdelacorte.es, núm. 18, otoño-invierno, año 11, 2019, 
pp. 213-228. https://revistas.uam.es/librosdelacorte/article/view/ldc2019.11.18.010.

Rees, Peter. Transportes y comercio entre México y Veracruz, 1519-1910. Traducción de 
Ana Elena Lara Zúñiga. México: SEP, 1976.

Reyes García, Luis (comp.). Documentos sobre tierras y señoríos en Cuauhtinchan. 2ª 
ed. México: FCE, CIESAS, Gobierno del Estado de Puebla, 1988.

-----. Cuauhtinchan del siglo XII al XVI. Formación y desarrollo histórico de un señorío 
prehispánico. 2ª ed. México: FCE, Gobierno del Estado de Puebla, CIESAS, 1988.

Ricard, Robert. La conquista espiritual de México. Trad. Ángel María Garibay K. Un-
décima reimpresión. México: FCE, 2013.
	 Riva Palacio, Vicente. México a través de los siglos. Tomo quinto, La Reforma. Por José 
María Vigil. México-Barcelona: Ballescá y Compañía, Editores, 1882.
	 Rivero Rodríguez, Manuel. La monarquía de los Austrias. Historia del imperio español. 
Madrid: Alianza Editorial, 2017. 
	 Rodríguez Kuri, Ariel. “Juan de Palafox y Mendoza: la subversión institucional”, La 
Palabra y el Hombre, núm. 73, enero-marzo, 1990, pp. 190-206. https://cdigital.uv.mx/hand-
le/123456789/1771.
	 Rodríguez Ochoa, María Yolanda, López Palacios, María de Lourdes, y Zamora Fernán-
dez, María de los Dolores. “Gestión del patrimonio religioso: propuesta de una guía turística de 
exconventos franciscanos poblanos de la época novohispana”, Internacional Journal of Scien-
tific Management and Tourism, vol. 2, núm. 4, 2016, pp. 227-270. https://dialnet.unirioja.es/
servlet/articulo?codgo=5744217.
	 Rodríguez Pérez, María Merced. Amozoc y su patrimonio. La herrería artesanal para 
cabalgadura (1940-2015). México: EyC, CONACULTA, PACMYC, El Colegio de Michoa-
cán, A.C., Ayuntamiento de Amozoc, 2016.
	 Rojas Rabiela, Teresa. Cultura hidráulica y simbolismo mesoamericano del agua en el 
México prehispánico. México: IMTA-CIESAS, 2009.
	 Romo Cedano, Luis. “La inquietante originalidad de La Cristiada”.  En Trejo, Evelia, y Matute, 
Álvaro (eds.). Escribir la historia en el siglo XX. Treinta lecturas. México: UNAM, 2009, pp. 389-402.  



222

Rubial García, Antonio (coord.). La Iglesia en el México colonial. México: UNAM, 
BUAP, EyC, 2013.

-----. El cristianismo en Nueva España. Catequesis, fiesta, milagros y represión. Méxi-
co: FCE, UNAM, FFyL, 2020.
	 -----. La hermana pobreza. El franciscanismo: de la Edad Media a la evangelización 
novohispana. México: Facultad de Filosofía y Letras, UNAM, 1996.
	 -----. “La Iglesia novohispana (1523-1750)”. En Rubial, Antonio, et al. Historia mínima 
de la Iglesia católica en México. México: El Colegio de México, 2021, pp. 17-88.
	 -----. “La mitra y la cogulla. La secularización palafoxiana y su impacto en el siglo 
XVII”, Relaciones. Estudios de Historia y Sociedad, vol. XIX, núm. 73, invierno, 1998, pp. 
239-272.
	 -----. La santidad controvertida. Hagiografía y conciencia criolla alrededor de los ve-
nerables no canonizados en Nueva España. México: UNAM, FCE, 2001.
	 -----. “Las órdenes mendicantes evangelizadoras en Nueva España y sus cambios es-
tructurales durante los siglos virreinales”. En Martínez López-Cano, María del Pilar (coord.). 
La Iglesia en Nueva España. Problemas y perspectivas de investigación. México: UNAM, IIH, 
2010, pp. 215-236.  

-----. “Los cuerpos de la fiesta. Las corporaciones de españoles de la ciudad de México 
en la era barroca y sus aparatos de representación”. En Miranda Pacheco, Sergio (coord.). El 
historiador frente a la ciudad de México. Perfiles de su historia. México: UNAM, IIH, 2016, 
pp. 81-110.
	 -----. “Patronos, clientela y patrocinios. La tipología iconográfica de la Virgen de la 
Misericordia y del patrocinio de San José en la Nueva España”, Anales del Instituto de Inves-
tigaciones Estéticas, vol. XLIII, núm. 119, 2021, pp. 171-208. http://www.analesiie.unam.mx/
index.php/analesiie/article/view/2760/3559.
	 Ruiz Caballero, Antonio. “La chantría, del perfil ideal a la realidad: formación, saberes 
y actividades de los chantres de Michoacán, 1540-1631”. En Pérez Puente, Leticia, y Castillo 
Flores, José Gabino (coords.). Educación y prebenda: investigaciones sobre la formación y las 
carreras del alto clero novohispano. México: UNAM, IIUE, 2019, pp. 203-216. 
	 Ruiz Gomar, Rogelio. “Villalpando. Retazos de vida y actuación en Puebla”. En An-
drade Campos, Alejandro Julián (ed.). Cristóbal de Villalpando. Esplendor barroco de Puebla. 
España: Gobierno del Estado de Puebla, CECAP, Museo Internacional del Barroco, 2018, pp. 
11-21.
	



223

Ruiz Ibáñez, José Javier, y Mazín Gómez, Óscar. Historia mínima de los mundos ibéricos (si-
glos XV-XIX). México: El Colegio de México, 2021.

Ruiz Medrano, Ethelia. “Los señores de la tierra. El contexto histórico del Mapa de 
Cuauhtinchan núm. 2”. En Carrasco, David, y Sessions, Scott (eds.). Cueva, ciudad y nido de 
águila: una travesía interpretativa por el Mapa de Cuauhtinchan núm. 2. China: University of 
New Mexico Press, 2010, pp. 91-119.
	 -----. “The Lords of the Land. The historical context of the Mapa de Cuauhtinchan No. 
2”. In Carrasco, David, and Sessions, Scott (eds.), Cave, City, and Eagle’s Nest: An Interpretive 
Journey through the Mapa de Cuauhtinchan No. 2. Albuquerque: University of New Mexico 
Press, 2007, pp. 91-118.
	 Salazar Andreu, Juan Pablo. Obispos de Puebla de los Ángeles en el periodo de los Aus-
tria (1521-1700): algunos aspectos políticos y jurídicos. México: Editorial Porrúa, 2005.
	 -----. Obispos de Puebla de los Ángeles en el periodo de los Borbones (1700-1821): 
algunos aspectos políticos y jurídicos. México: Editorial Porrúa, 2006.

Sánchez, Evelyne. “Estudio introductorio”. En Sánchez, Evelyne (coord.). Actores lo-
cales de la nación en América Latina: Análisis estratégicos. México: BUAP, El Colegio de 
Tlaxcala, 2011, pp. 7-21.
	 Sánchez Gavi, José Luis. Ángeles acosados. La Iglesia católica poblana. Tensión y 
conflicto. 1929-1940. México: Gernika, 2015.
	 -----. “La fuerza de lo religioso y su expresión violenta. La rebelión cristera en el estado 
de Puebla, 1926-1940”, Ulúa. Revista de Historia, Sociedad y Cultura, núm. 14, julio-diciem-
bre, 2009, pp. 121-165. https://ulua.uv.mx/index.php/ulua/article/view/1312. 
	 -----. La Iglesia en Puebla y el conflicto religioso, 1926-1934. Tesis de licenciatura en 
Historia. México: BUAP, 1992.
	 -----. “Los gobiernos de la Revolución y la Iglesia en Puebla, 1926-1940”. En Tecuan-
huey Sandoval, Alicia (coord.). Clérigos, políticos y política. Las relaciones Iglesia y Estado 
en Puebla, siglos XIX y XX. México: ICSyH, BUAP, 2002, pp. 149-162.
	 Sánchez Reyes, Gabriela. “La santidad fragmentada: las reliquias carmelitas del Con-
vento de San José de Puebla”. En Rubial García, Antonio, y Bieñko de Peralta, Doris (coords.). 
Cuerpo y religión en el México barroco. México: INAH, ENAH, 2011, pp. 85-107. 
	 San Juan Bautista, Cuauhtinchan. Restauración 1987. 1ª ed. México: Secretaría de De-
sarrollo Urbano y Ecología, 1987.
	 Serrano Espinosa, Teresa Eleazar. “Reglas, estatutos o constituciones de la cofradía 
novohispana”, Diario de Campo, núm. 6, octubre-diciembre, 2011, pp. 70-76. https://revistas.
inah.gob.mx/index.php/diariodecampo/article/view/3848/3733. 



224

-----, y Jarillo Hernández, Ricardo. Las cofradías en México, pasado y presente. Des-
cripción bibliográfica. México: INAH, 2013. 
	 Serrano Ortega, José Antonio, y Zoraida Vázquez, Josefina. “El nuevo orden, 1821-
1848”. En Velásquez García, Erik, et al. Nueva historia general de México. Novena reimpre-
sión. México: El Colegio de México, 2019, pp. 397-442.
	 Silva Ortiz, Luz María. Crónica de seis siglos de sismos en México: lecciones aprendi-
das y perspectivas. México: AMIS, 2019.
	 Solórzano Pereira, Juan. Política Indiana. Tomo I. Madrid: Imprenta Real de la Gazeta, 
1776. 
	 Souto Mantecón, Matilde. “De la cocina a la mesa”. En Staples, Anne (coord.). Historia 
de la vida cotidiana en México: tomo IV:  Bienes y vivencias. El siglo XIX. México: El Colegio 
de México, FCE, 2005, pp. 15-49.
	 Speckman Guerra, Elisa. “El Porfiriato”. En Escalante Gonzalbo, Pablo, et al. Nueva 
historia mínima de México. Tercera reimpresión.  México: El Colegio de México, Centro de 
Estudios Históricos, 2019, pp. 192-225. 
	 Suma y epíloga de toda la descripción de Tlaxcala. Paleografía, presentación y notas 
de Andrea Martínez Baracs y Carlos Sempat Assadourian. Prólogo de Wayne Ruwet. México: 
CIESAS, Universidad Autónoma de Tlaxcala, 1994.
	 Tanck de Estrada, Dorothy. “Cofradías del siglo XVIII frente al gobierno virreinal, al 
gobierno indígena, al gobierno episcopal y al gobierno real”. En Mayer, Alicia (coord.). Un 
hombre de libros: homenaje a Ernesto de la Torre Villar. México: UNAM, IIH, 2012, pp. 157-
176.
	 -----. “¿Reino o colonia? Nueva España, 1750-1804”. En Velásquez García, Erik, et al. 
Nueva historia general de México. Novena reimpresión. México: El Colegio de México, 2019, 
pp. 307-353.
	 Taylor, William B. Ministros de lo sagrado: sacerdotes y feligreses en el México del 
siglo XVIII. Trad. Óscar Mazín, y Paul Kersey. Vol. II. Zamora, Michoacán: El Colegio de Mi-
choacán, Secretaría de Gobernación, El Colegio de México, 1999. 
	 Téllez González, Rocío. “Cuautinchan”. En Puebla en la mirada de sus cronistas. T 
II. México: Consejo de la Crónica del Estado de Puebla, Secretaría de Cultura y Turismo, El 
Errante Editor, 2018, pp. 31-50.
	 Tirado Villegas, Gloria. De la diligencia al motor de gasolina. El transporte en Puebla: 
siglo XIX y principios del XX. México: EyC, 2010.
	



225

Trachtenberg, Marvin, y Hyman, Isabelle. Arquitectura. De la prehistoria a la postmodernidad. 
Trad. Alicia González Sterling. Madrid: Ediciones Akal, 1990.
	 Turrent, Lourdes. La conquista musical en México. México: FCE, 1993.
	 Valdivia Pérez, Fabián (coord.) Guía de Patrimonio Religioso de la Ciudad de Puebla. 
2ª ed. México: H. Ayuntamiento de Puebla, UNESCO, 2014.

Valle Pavón, Guillermina del. “Desarrollo de la economía mercantil y construcción de 
los caminos México-Veracruz en el siglo XVI”, América Latina en la Historia Económica, 
núm. 27, enero-junio, 2007, pp. 5-49. https://www.redalyc.org/pdf/2791/279124219001.pdf.
	 Vargas Hernández, Aurora. “Plutarco Elías Calles (1924-1928)”. En Lajous, Alejandra 
(coord.). Manual de Historia del México contemporáneo (1927-1940). México: UNAM, 1988, 
pp. 171-233.
	 Vela Cisneros, Ximena (coord.). Glosario de arquitectura. Quito: Instituto Nacional de 
Patrimonio Cultural, 2010. 
	 Venard, Marc. “El quinto concilio de Letrán (1512-1517) y el concilio de Trento (1545-
1563)”. En Alberigo, Giuseppe (ed.). Historia de los concilios ecuménicos. Salamanca: Edicio-
nes Sígueme, 1993, pp. 268-312. 
	 Vera y Zuria, Pedro. Cartas a mis seminaristas en la primera visita pastoral de la arqui-
diócesis. T II. Puebla: Escuela Linotipografica Salesiana.
	 Vetancurt, fray Agustín de. Teatro mexicano: descripción breve de los sucesos ejempla-
res, históricos, políticos, militares y religiosos. Tomo III. México: Escalante y Cía., 1871.  

Weckmann Muñoz, Luis. La herencia medieval de México. 2ª ed. Primera reimpresión. 
México: El Colegio de México, FCE, 1996.

Wobeser, Gisela von, Aguilar García, Carolina, y Merlo Solorio, Jorge Luis. “Prólogo”. 
En Wobeser, Gisela von, et al. (coords.). La función de las imágenes en el catolicismo novohis-
pano. México: UNAM, 2019, pp. 7-12.
	 -----. Cielo, infierno y purgatorio durante el virreinato de la Nueva España. México: 
UNAM, IIH, Editorial de Otro Tipo, Estampa Artes Gráficas, 2015.
	 -----. Dominación colonial. La consolidación de vales reales en Nueva España, 1804-
1812. México: UNAM, IIH, 2003.
	 -----. El crédito eclesiástico en la Nueva España, siglo XVIII. 2ª edición. México: FCE, 
UNAM, IIH, 2010.
	 -----. San Carlos Borromeo. Endeudamiento de una hacienda colonial (1608-1729). 
México: UNAM, IIH, 1980.

Yoneda, Keiko. Los mapas de Cuauhtinchan y la historia cartográfica prehispánica. 
México: AGN, 1981.



226

	 Zapata y Mendoza, Juan Buenaventura. Historia cronológica de la Noble Ciudad de 
Tlaxcala. Transcripción paleográfica, traducción, presentación y notas Luis Reyes García y 
Andrea Martínez Baracs. México: Universidad Autónoma de Tlaxcala, Secretaría de Extensión 
Universitaria y Difusión Cultural, CIESAS, 1995.
	 Zárate Toscano, Verónica. Los nobles ante la muerte en México: actitudes, ceremonias 
y memoria, 1750-1850. 1ª reimpresión. México: El Colegio de México, Centro de Estudios 
Históricos, Instituto Mora, 2005.
	 Zoraida Vázquez, Josefina. “De la independencia a la consolidación republicana”. En 
Escalante Gonzalbo, Pablo, et al. Nueva historia mínima de México. Tercera reimpresión.  Mé-
xico: El Colegio de México, Centro de Estudios Históricos, 2019, pp. 137-191.

Zavala, Silvio. El servicio personal de los indios en la Nueva España. 1521-1550. Tomo 
I. Primera reimpresión. México: El Colegio de México, El Colegio Nacional, 1991.

Entrevistas

Carmen Flores Gaona por Pedro Ayala Soledad (CFG/PAS), 29 de agosto de 2020, 
Amozoc, Puebla. 

Concepción Esparza López por Pedro Ayala Soledad (CEL/PAS), 10 de diciembre de 
2022, Amozoc, Puebla.

Concepción Esparza López por Pedro Ayala Soledad y Jesús Salvador Romero Aldama 
(CEL/PAS/JSRA), 08 de mayo de 2020, Amozoc, Puebla.

Fausto Nava Ortiz por Pedro Ayala Soldad (FNO/PAS), 17 de octubre de 2020, Amozoc, 
Puebla.

José Félix Sánchez Mirón por Pedro Ayala Soledad (JFSM/PAS), 18 de diciembre de 
2020, Amozoc, Puebla.

José Isauro Cortés Valencia por Pedro Ayala Soledad (JICV/PAS), 17 de septiembre de 
2022, Amozoc, Puebla. 

José Jorge Noe Méndez Tlaxcala por Pedro Ayala Soledad (JJNMT/PAS), 08 de 
diciembre de 2021, Amozoc, Puebla.

José Maximino Rodolfo Cortés Zamora por Pedro Ayala Soledad (JMCZ/PAS), 11 de 
septiembre de 2021, Amozoc, Puebla.

José Pedro Estanislao Romero Ortiz por Pedro Ayala Soledad (JPERO/PAS), 11 de 
octubre de 2020, Amozoc, Puebla.

Luis Flores Gaona por Pedro Ayala Soldad y Jesús Salvador Romero Aldama (LFG/



227

PAS/JSRA), 08 de mayo de 2020, Amozoc, Puebla. 
María Guillermina Trujeque López por Pedro Ayala Soledad (MGTL/PAS), 15 de 

diciembre de 2020, Amozoc, Puebla.
Onofre López Ruiz por Pedro Ayala Soledad (OLR/PAS), 03 de septiembre de 2022, 

Amozoc, Puebla.  
Pedro Sosa Romero por Pedro Ayala Soledad (PSR/PAS), 10 de agosto de 2020, Amozoc, 

Puebla.   
Ricardo Valencia Bonilla por Pedro Ayala Soldad y Jesús Salvador Romero Aldama 

(RVB/PAS/JSRA), 08 de mayo de 2020, Amozoc, Puebla.
Rodolfo Rosas Romero por Pedro Ayala Soledad (RRR/PAS), 8 de agosto de 2020, 

Amozoc, Puebla.
Rosenda Torres Portillo por Pedro Ayala Soledad (RTP/PAS), 28 de diciembre de 2020, 

Amozoc, Puebla.

Charlas

Señorita Cristina López Sánchez, 28 de mayo de 2021, Amozoc, Puebla. 
Señor Manuel Soledad Ordaz, 2012, Amozoc, Puebla. 
Gonzalo Fernández, diciembre de 2022 [vía telefónica].



228

COLOFÓN: 

ISBN: 978-968-9716-03-7

Sello editorial: Gobierno del Estado de Puebla (978-968-9716)

Título: La Cofradía de Santa María de la Asunción 

Historia Devocional en Amozoc, Puebla

Siglos XVI-XX

Materia: Historia del Cristianismo y de la iglesia cristiana

Autor: Ayala Soledad Pedro

Ciudad de Edición: Heroica Puebla de Zaragoza

Tipo de soporte: Libro digital descargable 

Formato: PDF

Editorial o Autor-Editor: Gobierno del Estado de Puebla

e-mail: cultura@puebla.gob.mx


