LA COFRADIA DE
SANTA MARIA

DE LA ASUNCION

HISTORIA DEVOCIONAL EN AMOZOC, PUEBLA
SIGLOS XVI-XX

PEDRO AYALA SOLEDAD




Gobierno del Estado

B

&#2024-2030

aria de Arte y Cultura

POEBIA SR



e La,

= PUEBLA roRAMOR A sor %
) fommemiees | CUltura | ifpgiy o Rensar K0
= :

PriMERA edicion, Secretaria de Arte y Cultura del Estado de Puebla

Puebla, Pue. Diciembre de 2025
© Gobierno del Estado de Puebla
5 de mayo No. 1606, Centro Historico Puebla, Pue. C.P. 72000
Heroica Puebla de Zaragoza, Pue.
ISBN: 978-968-9716-03-7

Gobierno del Estado de Puebla

Alejandro Armenta Mier
Gobernador Constitucional del Estado de Puebla

Alejandra Pacheco Mex
Secretaria de Arte y Cultura

Emilio Herrera Corichi
Subsecretario de Cultura

Jeszamin Ayanai Paredes Juarez
Directora de Acervo Cultural

Adan Gonzalez Valerdi
Diseno editorial

Jesus Emmanuel Picazo Fernandez
Disefio Portada

Queda estrictamente prohibida la reproduccion total o parcial de este libro digital , asi como de la informacion contenida
en ¢él, y su incorporacion a cualquier sistema informativo o de recuperacion de datos (ya sea de forma digital, impresa,
en video o por cualquier otro medio o método) sin el permiso previo y por escrito de la Secretaria de Arte y Cultura del
Estado de Puebla.

I YIvYYY LD LD LD 020D
2 TR TR 222 R R IR

SPOSE
© \; %

40 BED 0D 6,
SIS

3



L
Q
o
=
<
o=
L
O
O
<
-

SANTA MARIA
i A L e



A mis padres, Juan Ayala Adame (}) y Maria Felipa Soledad Sanchez
A mis hermanos, Cecilia y Juan

A mi sobrina, Joana Julieta

DL LD D ED 0D 0D 6D 6D 46D 4D 4D
P2 Y2 VL RO VR ROROR YRR Y



AGRADECIMIENTOS

La publicacion de esta historia devocional se ha conformado a partir del esfuerzo en el que
muchas personas dejaron huella y han participado en la construccion de vinculos de aprendizaje
y afectivos. El presente libro es fruto de la investigacion con la que obtuve el grado de Licenciado
en Historia en la Facultad de Filosofia y Letras por la Benemérita Universidad Auténoma de
Puebla, un trabajo desarrollado gracias al interés y acompanamiento constante de profesores,
amigos y familiares.

Agradezco al C. Alejandro Armenta Mier, Gobernador Constitucional del Estado de Puebla,
por su disposicion de publicar esta investigacion en formato digital; a Alejandra Pacheco Mex,
Secretaria de Arte y Cultura del Estado de Puebla, y a Emilio Herrera Corichi, Subsecretario
de Cultura del Estado de Puebla, por su respaldo institucional. Desde luego, mi agradecimiento
a Jeszamin Ayanai Paredes Juarez, Directora de Acervo Cultural, por su atenciéon y
acompafnamiento, a Refugio Gallegos Torres de la Jefatura de Investigacion de Acervo por
su apoyo incondicional para la estructuracion del libro; a Adan Gonzalez Valerdi, Jefatura de
Patrimonio Documental, y a Jesus Emmanuel Picazo Fernandez, disenador de la portada, por
su gran trabajo y colaboracion en esta obra.

Debo una mencidn especial a la doctora Lidia E. Gémez Garcia, por haber dirigido mi tesis,
acercandome de manera precisa a las fuentes documentales para tener una vision del periodo
novohispano completamente diferente. Agradezco también a la doctora Gloria A. Tirado
Villegas y al doctor David Carbajal Lopez, cuyos comentarios, recomendaciones y aportes,
nutrieron significativamente el texto.

Mi gratitud a Pbro. Felipe Torres Garcia, parroco de Amozoc, quien me brind6 todas las
facilidades para consultar el archivo parroquial de Amozoc a su digno cargo, y a la secretaria
de la casa cural, Martha Lilia Mozo, quien me proporciond caja tras caja y libro tras libro.
Asimismo, a los funcionarios de otras instituciones, al permitirme acceder a sus acervos, como
al Archivo Histérico Municipal de Amozoc de Mota y la Biblioteca Palafoxiana.

Expreso mi sincero agradecimiento a los mayordomos de los barrios de Amozoc y a mis
coterraneos que, de buen corazon, autorizaron la consulta de sus archivos particulares. Seria
ingrato de mi parte omitir los nombres de las personas que entrevisté y me abrieron las
puertas de sus casas para recopilar la tradicion oral, entre ellos: Fausto Nava, Carmen Flores
(7), Concepcion Esparza, Félix Sanchez (7), Isauro Cortés, Noe Méndez, Rosenda Torres,

Rodolfo Cortés, Estanislao Romero, Luis Flores, Guillermina Trujeque, Onofre Lopez(7),

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

6



Pedro Sosa (7), Ricardo Valencia (7) y Rodolfo Rosas (7). También a la sefiorita Cristina Lopez
y a mi abuelo, el seiior Manuel Soledad (7), por las charlas informales que enriquecieron la
investigacion.

A Jesus Salvador Romero, Martin Ignacio Rojas, Javier Pefia, Cristobal Tlatelpa, Yail
Garcia, Dulce Hernandez, Ingrid Arias y Diana Precoma, muchas gracias por su sincera
amistad al compartir nuestro gusto por la historia. Gracias a la hermosa amistad de Janet de los
Santos, Hilda Ponce, Adriana Sdnchez, Fernanda Sanchez, y especialmente a Brenda Magno,
por su comprension y ayuda al generar vinculos sociales, hacerme sentir una persona valiosa
y capaz, asi como por formar parte de mi vida. Estoy en deuda con aquellas personas que me
proporcionaron datos relevantes, consejos pertinentes, material bibliografico y fotografico, como
Esther Cdyac, Anastacio Vazquez, Ana Maria Sanchez Solano, Gonzalo Fernandez (7), Andrea
Fernandez, Antonio Lopez, José Luis Méndez, Pbro. Daniel Torres, José Ricardo Valencia y
Gerardo Romero.

Finalmente, no me queda mas que agradecer a mi familia, especialmente a mis padres, Juan
Ayala Adame (F) y Felipa Soledad Sanchez, por el apoyo y carifio que me han dado tanto en mi
vida personal como en el &mbito académico. Sin ellos, no hubiera logrado mis metas, por lo que

estaré eternamente agradecido.

Pedro Ayala Soledad
Amozoc, Pue.
1 de diciembre de 2025



LA COFRADIA DE SANTA MARIA DE LA ASUNCION
HISTORIA DEVOCIONAL EN AMOZOC, PUEBLA,
SIGLOS XVI-XX

PEDRO AYALA SOLEDAD

ED LD EI LD ED IO D LD ED LD LD LD EDED 4D
222222V RL RO L RO LR PR A



DED LD D 0D 0D 0O 6D 6D 4D
YTV RORO RO RO Y

"Todos los pueblos que no se miran de cerca con amor
y calma son un pueblo cualquiera,

pero al acercarles el ojo cargado de simpatia,

se descubre en cada pueblo su originalidad,

su individualidad, su mision y destino singulares".

Luis Gonzalez y Gonzdlez



INDICE

INTRODUCCION 11

CAPITULO 1

La cofradia de Santa Maria de la Asuncion del pueblo indio de Amozoc (siglo XVI) 15
I.I La fundacion de una cofradia como acto de alianza de conquista 16
L.IT Amozoc bajo el patrocinio de la Virgen de la Asuncion 25
LIII Convento de Santa Maria de la Asuncion en Amozoc 36

ANEXO 1 51

CAPITULO II

Organizacion devocional en Amozoc (siglos XVII-XVIII) 56
IL.I La secularizacion de doctrinas y la devocion a San José en Amozoc 57

IL.IT De la devocion josefina al retorno mariano: la parroquia del partido de Amozoc 76

LI Cofradias, mayordomos y fiscales: la financiacion devocional amozoquense 93
ANEXO 2 122
CAPITULO III
Santa Maria de la Asuncidn, patrona de Amozoc (siglos XIX-XX) 132

IIL.I La patrona de Amozoc: estructuracion y fortalecimiento devocional en el siglo XIX

132

IILIT De la algarabia de una nueva imagen a la catastrofe parroquial de principios del siglo

XX 148

IILIIT De la adquisicion de la santa patrona a la clandestinidad de culto: la religiosidad en

Amozoc durante la Guerra Cristera 161
ANEXO 3 186
CONCLUSION 201
INDICE DE IMAGENES 204
[NDICE DE TABLAS 205
FUENTES DE INFORMACION 205
BIBLIOGRAFIA 206
ENTREVISTAS 226
CHARLAS 227

LD0DLD0D 06D 626D LD 6D 0262046
\IA T AT AT AL AL A LA LA T AT A LA L& L g L4 T4 T
10



INTRODUCCION

A cien afios del arribo de la imagen mariana en su misterio asuncionista —proveniente de
Barcelonay actual patrona de Amozoc—, conmemoramos un proceso social en el que participaron
activamente los habitantes devotos, ya fuera en el financiamiento o en la organizacion, pero
siempre bajo su amparo. Esta devocion se inscribe en una herencia virreinal y decimononica
que aun perdura. El presente libro deriva de mi tesis de licenciatura, defendida en septiembre
de 2023, bajo el mismo titulo. Una parte sustancial del texto original fue revisada, modificada
y enriquecida con nuevos aportes interpretativos y con el propdsito de ofrecer una lectura mas
fluida y accesible.

La investigacion aborda la historia de una de las primeras cofradias establecidas en
el valle Puebla-Tlaxcala: la Cofradia de Santa Maria de la Asuncion del pueblo de Amozoc,
Puebla. El estudio cubre el periodo comprendido entre el Antiguo Régimen novohispano, el
Meéxico independiente del siglo XIX y los afios de la Guerra Cristera (1926-1929). Su objetivo
es analizar la organizacion de la vida devocional, la participacion de la cofradia en el entramado
social, y los procesos de cambio y continuidad de la devocion a la Asuncidén. Asimismo, se
examina su fortalecimiento mediante el financiamiento y el impulso de los agentes locales —
los cofrades— junto con la colaboracién de la poblacion en general, a lo largo de los siglos XVI
al XX.

La comunidad de fieles sostuvo esta devocion durante aproximadamente cuatro siglos de
historia, consolidando vinculos entre los habitantes de Amozoc y contribuyendo a la formacion
de una identidad local basada en la devocion mariana. Esta identidad religiosa se convirtié en
un elemento clave para la integracion de una sociedad profundamente estratificada. El estudio
propone cuatro periodos de analisis, reconociendo que los cortes temporales no son neutros,
pues cada uno posee “un significado particular en su propia sucesion, en la continuidad temporal
(dentro de) o en las rupturas que tal sucesion evoca, y constituye un objeto de reflexion”.!

El primer periodo (1532-1641) corresponde a la administracion de la cura de almas de
Amozoc a cargo de los franciscanos y al arraigo devocional a la Asuncion. El segundo (1641 a
la primera década del siglo X VIII) se caracteriza por el establecimiento de la devocion josefina-
monarquica que, como consecuencia del proceso de secularizacion de doctrinas, sustituyo a la

cofradia fundacional de la Virgen de la Asuncidn y se instaurdé como simbolo del triunfo del

! Jacques Le Goff, jRealmente es necesario cortar la historia en rebanadas?, trad. Yenny Enriquez, segunda
reimpresion, México: FCE, 2022, p. 12.

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

11



clero secular sobre el regular. El tercero (siglo XVIII-1904) se circunscribe al restablecimiento
de la devocion mariana como patrona del pueblo, hasta el robo de la imagen fundadora jurada
en el siglo XVI. El ultimo periodo abarca las tres primeras décadas del siglo XX, cuando un
robo y un incendio provocaron la desaparicion de la imagen original y de su sustituta, la cual fue
reemplazada por una nueva imagen moderna que adquirié rapidamente una intensa devocion en
el contexto del movimiento cristero.

Aunque estos periodos se organizan por siglos como herramienta cronoldgica, los
cambios y continuidades permiten trazar una historia devocional de la cofradia patronal de
Amozoc a través de las practicas, acuerdos y estrategias de negociacion que los grupos de poder
—miembros de las corporaciones religiosas— articularon mediante el recurso de la devocion,
con el fin de legitimar sus cargos.” Las practicas devocionales funcionaron como mecanismos
que dieron cohesion a una identidad local a través de la fe, fortaleciendo consensos y otorgando
un sentido de pertenencia desde el periodo virreinal hasta el siglo XX.

Este volumen busca aportar una vision general de la historia devocional de Amozoc a
través de la cofradia de Santa Maria de la Asuncion y otras asociaciones de seglares, pero sobre
todo, ofrecer una historia de larga duracién en la que el pueblo amozoquense mantiene ciertas
practicas y devociones. Estas permiten conservar una organizacion social que brinda un tipo de
reconocimiento distinto al que se obtiene mediante otros parametros, sustentado en un lenguaje
comun como la religiosidad. Todo ello posibilita comprender los procesos internos del pueblo
de Amozoc sin perder de vista su relacion con los acontecimientos del pais y del mundo.

Las cofradias eran corporaciones religiosas integradas por un nimero determinado
de fieles bajo una o varias devociones —marianas, cristoldgicas, a los santos, entre otras—,
encargadas de su financiamiento y de asegurar las honras finebres de los hermanos cofrades,
tanto en el ambito espiritual como material.’ Al estar bajo la supervision del obispo ordinario
o del clero —secular o regular—, y al constituir una institucién con caracter juridico durante

el periodo virreinal,’ contaban con el derecho de elegir a sus oficiales entre los propios

2 Ver. Evelyne Sanchez, “Estudio introductorio”, en Evelyne Sanchez (coord.), Actores locales de la nacion en
América Latina: Analisis estratégicos, México: BUAP, El Colegio de Tlaxcala, 2011, p. 9.

* Cfr. Rodolfo Aguirre Salvador, “La organizacion de cofradias del arzobispado de México por Aguiar y Seixas”,

en Maria del Pilar Martinez Lopez-Cano y Francisco Javier Cervantes Bello (coords.), Expresiones y estrategias.

La Iglesia en el orden social novohispano, México: UNAM, BUAP, ICSyH, 2017, pp. 278-288.

* Cfrr. Antonio Rubial Garcia, “Los cuerpos de la fiesta. Las corporaciones de espafioles de la ciudad de México en la
era barroca y sus aparatos de representacion”, en Sergio Miranda Pacheco (coord.), El historiador frente a la ciudad
de México. Perfiles de su historia, México: UNAM, IIH, 2016, pp. 101-102; Dorothy Tanck de Estrada, “Cofradias
del siglo X VIII frente al gobierno virreinal, al gobierno indigena, al gobierno episcopal y al gobierno real”, en Alicia
Mayer (coord.), Un hombre de libros: homenaje a Ernesto de la Torre Villar, México: UNAM, I1IH, 2012, pp. 164-165.

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

12



cofrades, reconociendo estatutos o constituciones que regulaban su buen funcionamiento
(obras pias, obvenciones y actividades religiosas). También podian poseer bienes, como tierras,
que les permitian solventar los gastos de las fiestas titulares y de las obras de beneficencia.

Al formar parte de las corporaciones de laicos se creaban redes de vinculos sociales que
articulaban lealtades —hermandad— mediante la religiosidad local. La practica de la limosna
constituyd un elemento fundamental para el sostenimiento de las cofradias y su correcta
operacion. No obstante, durante el siglo XIX surgieron una serie de dificultades que provocaron
la desarticulacion de las corporaciones seglares, las cuales se transformaron paulatinamente en
mayordomias 0, como en el caso de la devocion patronal de Amozoc, conservaron el titulo
de cofradia, aunque con funciones mas vinculadas al servicio directo de la Iglesia. Aun asi,
mantuvieron reglamentos semejantes a los de las asociaciones de fieles novohispanas. Ya en el
siglo XX, al menos durante las primeras décadas, algunas cofradias locales lograron perdurar
—entre ellas la de la Asuncion—, aunque la imposibilidad de costear los gastos devocionales
las llevo a implementar diversas estrategias de financiamiento para mantener vivas sus practicas
religiosas.

La obra esta dividida en tres capitulos. El primero analiza la devocion titular de la
cofradia patronal de Santa Maria de la Asuncion en el pueblo indio de Amozoc durante el
siglo XVI. Examina la incorporacion de los caciques indios al orden novohispano a través de
una alianza sacralizada que implic6 la aceptacion de la tradicion ritual catdlica mediante la
advocacion mariana. Este proceso derivd en la primera congregacion del pueblo de Amozoc y
en el impulso de la cofradia mariana en la década de 1530, asi como en su financiamiento como
patrona del lugar y en la construccion del conjunto arquitectonico conventual.

El segundo capitulo examina la organizacion devocional del pueblo de Amozoc a través
de la creacion y el desarrollo de las cofradias desde el siglo XVII hasta el XVIII, asi como
los cambios y continuidades de estas organizaciones seglares mediante el financiamiento de
las devociones, es decir, las limosnas. Profundiza en el impacto del proceso de secularizacion
de doctrinas sobre el pueblo indio de Amozoc en 1641 y en la introduccion de la devocion
josefina-mondrquica. Asimismo, analiza la estructuracion del orden parroquial bajo el clero
secular y el retorno a la devocion fundacional en el siglo X VIII, gracias al fortalecimiento social

de la feligresia. La permanencia de la devocion a Santa Maria de la Asuncion se consolidd

> Cfi. Brian Connaughton, Entre la voz de Dios y el llamado de la patria. Religion, identidad y ciudadania en

Meéxico, siglo XIX, México: FCE, UAM-Iztapalapa, 2010, pp. 53-54; Teresa Eleazar Serrano Espinosa y Ricardo
Jarillo Hernandez, Las cofradias en México, pasado y presente. Descripcion bibliografica, México: INAH, 2013,
pp. 14-15.

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

13



por la entrega de la imagen fundadora por parte del convento, la cohesion social derivada del
surgimiento de nuevas cofradias, la creacion de aparatos de representacion y la ampliacion del
templo parroquial.

El ultimo capitulo estudia la devocion patronal a Santa Maria de la Asuncion en Amozoc
a través de la organizacion devocional de la feligresia, identificando su impacto social durante
la primera mitad del siglo XIX y las primeras décadas del siglo XX. Examina los escenarios
en los que la sociedad amozoquense particip6 en torno al funcionamiento de sus cofradias, en
particular la de su santa patrona, durante el transito del Antiguo Régimen al México indepen-
diente, asi como los sucesos desgarradores que marcaron la historia devocional de Amozoc a
inicios del siglo XX. Las practicas religiosas se prolongaron en la medida en que la feligresia
amozoquense establecid mecanismos para continuar impulsando la devocion titular en ambos

siglos, organizdndose en asociaciones, cofradias, mayordomias y hermandades.



CAPITULO |

La cofradia de Santa Maria de la Asuncién del pueblo indio de Amozoc (siglo XVI)

Los privilegios que la monarquia espafiola reconocio a las Republicas de Naturales, en tanto
cuerpos administrativos, fueron suficientes para que la nobleza india mantuviera su autoridad y
autonomia local, y pudiera defender sus tierras, uno de los principales motivos de conflicto. No
obstante, la condicidn era crear mecanismos que permitieran, junto con las érdenes mendicantes
y los espafioles, la aceptacion del cristianismo por parte de la poblacion nativa, garantizando
asi la existencia de republicas cristianas en la Nueva Espafa.® De este modo se estableci6 una
alianza sacralizada, es decir, un pacto entre las ¢lites politicas indias y el rey, protector de la
Iglesia catdlica.’

El proceso evangelizador fue posible no solo por el arduo trabajo de las drdenes
mendicantes —franciscanos, dominicos, agustinos, entre otros—, sino también por la
participacion de la nobleza india. Al incentivar a una sociedad heterogénea a incorporarse
a la nueva organizacion politica, social y religiosa, esta ¢€lite contribuy6 a la transformacion
del sistema prehispanico hacia el modelo espafiol del siglo XVI.* El sistema de republicas
establecido en la Nueva Espafia implic6 la adjudicacion de facultades de gobierno, justicia y
hacienda a los indios nobles frente a las Republicas de espafioles, “pero sujetas irremisiblemente
aun acto de alianza entre los actores locales y la monarquia”.’ Tal fue el caso de los caciques de
Cuauhtinchan y de Amozoc, quienes trasladaron sus antiguas practicas de alianzas prehispanicas
al marco del imperio espafiol.'”

Asi, “a través de los actos religiosos, los caciques promovian y financiaban el culto
divino que garantizaba los actos propiciatorios para garantizar el bienestar colectivo”,' con el

auxilio de los frailes doctrineros, mediadores entre los indios aliados y la Corona espafiola. Tal

¢ Cfr. Antonio Rubial Garcia, El cristianismo en Nueva Espaiia. Catequesis, fiesta, milagros y represion, México:
FCE, UNAM, FFyL, 2020, p. 48.

7 Ver. Guillermo Porras Mufioz, “El regio patronato Indiano y la evangelizacion”, Scripta Theologica, vol. 19,
num. 3, 1987, pp. 777-778. https://dadun.unav.edu/bitstream/10171/12108/1/ST_XIX-3 07.pdf; Rubial, E/
cristianismo..., p. 46.

8 Cfi Lidia E. Gomez Garcia, Los anales nahuas de la ciudad de Puebla de los Angeles, siglos XVI y XVII.
Escribiendo la historia indigena como aliados del rey catolico de Esparia, Puebla: Ayuntamiento de Puebla-
Gerencia del Centro Historico, UNESCO, Universidad de Rutgers, 2018. p. 98.

° Lidia E. Gomez Garcia, “Devocion y bien comun. Las autoridades indias de Tepeaca, siglos XVI-XVIII”, en
Lidia E. Gomez Garcia (comp.), La huella de una conquista. Tepeaca en la época novohispana, México: Editorial
Cariatide, 2021, p. 106.

10 Cfr. Gomez Garcia, Los anales nahuas..., p. 98.

" Ibidem, p. 151.

LD LD LD LD O LD 0D 6D LD 6D 4D 6D &
CPVICISIVIVI ORI VIV

15



fue el papel de los franciscanos en la region Cuauhtinchan-Tepeaca y, en particular, en el pueblo
de Amozoc, en torno a un elemento identitario: la devocién a la Virgen de la Asuncion.

El capitulo aborda la devocion patronal de la cofradia de Santa Maria de la Asuncion
en el pueblo indio de Amozoc durante el siglo XVI. La celebracion de su fiesta tutelar, con la
accion conjunta de la nobleza india y los frailes doctrineros de Tepeaca —y posteriormente con
los de Cuauhtinchan—, simbolizaba un acto de alianza e integracion al nuevo sistema espaiol
mediante la aceptacion de la tradicion ritual catdlica a través de la advocacion mariana. Se
analiza la incorporacion del pueblo amozoquense al orden novohispano bajo el auspicio de la
advocacion mariana de la Asuncion, pasando de ser una cofradia vinculada a Cuauhtinchan
a convertirse en cofradia patronal, ademas de impulsar la edificacion de un convento en su

nombre.

I.I La fundacién de una cofradia como acto de alianza de conquista

La politica del “buen gobierno” de la monarquia hispanica, legitimada por las virtudes morales
cristianas, tuvo como principal elemento integrador la justicia social,'? la cual la nobleza india
adapto a su tradicion prehispanica de alianzas. En este sentido, el ejercicio de la justicia social
y la influencia de los ideales humanistas del siglo XVI se reflejaron en la organizacion de
las subunidades del altépetl novohispano y en la practica de elecciones anuales de cargos de
manera rotativa. 3

Las alianzas que establecieron los pueblos mesoamericanos nahuas —ya fueran de
guerra, conquista, matrimoniales o de ocupacidn—, asi como las parcialidades nahua y pinome
del sefiorio de Cuauhtinchan, adquirieron nuevas circunstancias y propositos en el siglo XVI,
al convertirse en aliados de la Corona e incorporarse, de manera directa o indirecta, a la
monarquia hispanica." El nuevo sistema espafiol aprovechod los lazos preexistentes entre los
altépetl, e incluso los conflictos historicos, especialmente los relacionados con las jurisdicciones
territoriales, estableciendo pactos a través del sacramento del bautismo, mediante los cuales la
nobleza india conservé su autoridad sobre sus tierras y macehualli, reconociendo a un solo

soberano, como se abordara mas adelante.

12 Cfr. Juan Francisco Pardo Molero, “Introduccion. Gobernar segun la virtud en la Monarquia Hispanica”, en Juan
Francisco Pardo Molero (ed.), El gobierno de la virtud. Politica y moral en la Monarquia Hispanica (siglos XVI-
XVIII), Madrid: FCE, Red Columnaria, 2017, p. 13.

13 Gomez Garcia, Los anales nahuas..., p. 153.

14 Cfi-. José Javier Ruiz Ibafiez y Oscar Mazin Gémez, Historia minima de los mundos ibéricos (siglos XV-XIX),
Meéxico: El Colegio de México, 2021, pp. 68-72.

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

16



(Qué medios utilizaron los nobles indios para incorporarse al sistema espafiol en la
primera mitad del siglo XVI? La caida de México-Tenochtitlan por las huestes de Cortés y
sus los indios aliados —quienes conformaron el grueso de las fuerzas militares— determin6
una serie de pactos entre las ¢lites indias de los antiguos altépetl mesoamericanos y la Corona
espafiola. Se establecio asi una alianza sacralizada con la monarquia,’ en la que los nativos
aceptaron la religion catdlica para obtener los privilegios otorgados por la Corona mediante el
bautismo, primer sacramento de incorporacion a la nueva fe. Estas alianzas tuvieron la finalidad
de concretar el proyecto geopolitico expansionista que los monarcas hispanos requerian en sus
reinos occidentales.' Tal proyecto fue estructurado por la Segunda Real Audiencia de la Nueva
Espafia, que promovi6 un proceso de consolidacion de pactos entre las sociedades indias para
garantizar el dominio espanol."’

Las alianzas permitieron que los actores sociales nativos y de poder —los nobles locales—
se sintieran retribuidos en sus intereses y continuaran gobernando a sus comunidades, como
en el periodo prehispanico. Se buscé un mecanismo de conciliacion de las tradiciones de los
pueblos mesoamericanos'® en la estructura novohispana con la implementacion del sistema de
republicas, sociedades capaces de autogobernarse con base en el derecho romano, incorporado
al derecho espaiiol y, por tanto, a los reinos de América.” Segin Cicerdn, las republicas eran
aquellas sociedades administradas por leyes justas “conformes a la ley natural, que persiguen la
comun utilidad, y en las que el titular del poder politico es el pueblo”.?

La politica de alianzas implementada por el emperador Carlos V —del Sacro Imperio
Romano Germénico y de los reinos hispanicos— para gobernar un vasto territorio durante
el proceso de conformacién de la monarquia hispanica, fue una estrategia concebida para
apaciguar las comunidades de Castilla sublevadas. Los excesos del gobierno carolino y la falta
de legitimidad del emperador en el trono impulsaron una reforma judicial que otorgd garantias
de autonomia a los gobiernos locales mediante el vasallaje hacia su monarca.”

De esta forma, los territorios gozaban de cierta autonomia, siempre y cuando reconocieran

15 Cfr. Gomez Garcia, Los anales nahuas..., p. 74.
16 Cfr. Brian Philip Owensby, “Pacto entre rey lejano y subditos indigenas. Justicia, legalidad y politica en Nueva
Espaiia, siglo XVII”, Historia Mexicana, vol. 61, nim. 1, 2011, p. 100. https://historiamexicana.colmex.mx/index.
php/RHM/article/view/279/256.
17 Cfr. Gomez Garcia, Los anales nahuas..., p. 31.
18 Ibidem, pp. 138-139.
19 Ibidem, p. 137.
2 Abelardo Levaggi, “Republica de indios y republica de espaioles en los reinos de las Indias”, Revista de Estudios
Historico-Juridicos, nim. 23, 2001, p. 420. http://www.rehj.cl/index.php/rehj/article/view/340/326.
2 Cfr. Owenby, op. cit., p. 65; Gomez Garcia, Los anales nahuas..., p. 103.
%

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

17



aun solo soberano y se comprometieran con el proyecto de unidad politico-territorial hispanico.
Este principio se extendio también a los reinos de las Indias, incorporados por derecho de
conquista como un nuevo espacio de sociedades heterogéneas. El régimen politico novohispano
tenia como objetivo dar continuidad a los proyectos monarquicos iniciados en Europa y
participar en la conformacion del Estado espafiol.

Al ser reconocidos legalmente los indios en la Nueva Espafia como vasallos de la
Corona mediante alianzas de conquista, se reconocian como aliados del rey y, en algunos casos,
vencedores y conquistadores.”” Fueron incorporados al sistema de republicas de naturales a
través de la fundacion de pueblos, establecidos mediante congregaciones de indios en puntos
estratégicos, de acuerdo con los privilegios que la nobleza india conservaria al apoyar los planes
de la monarquia espafiola.

La autonomia del gobierno local —del altépetl al pueblo—, el reconocimiento de los
antiguos cargos heredados por linaje indio, asi como la dotacion de tierras y macehualli, fueron
las condiciones para que los nobles indios obtuvieran los privilegios otorgados por la Corona.
Mientras tanto, la nobleza autdctona aceptaba la religion catdlica como requisito politico —no
necesariamente como una conversion sincera, voluntaria o impuesta— mediante la celebracion
del bautismo.” La é¢lite india recibio este sacramento de manos de los frailes llegados a la
Nueva Espafia, en un acto de alianza sacralizada. El bautismo, entendido como el “medio de
agregacion de los catecimenos a la comunidad cristiana, en tanto que los demas mantienen y
desarrollan la gracia, por la cual quedan incorporados como miembros tanto del alma como del
cuerpo de la Iglesia”,* representd la formalizacion simbolica de dicha alianza.

Los nobles indios y macehualli de Cuauhtinchan se incorporaron al nuevo sistema
novohispano tras la conquista realizada por espafioles e indios en 1520,% adoptando las practicas
cristianas de la tradicion catdlica, como las devociones a los santos, ademds de integrarse al

sistema de encomienda.?® Los habitantes de Cuauhtinchan fueron bautizados y “evangelizados”

22 Cfr. Federico Navarrete Linares, ;Quién conquistéo México?, México: Debate, 2019, p. 176.
2 Cfr. Gomez Garcia, Los anales nahuas..., p. 95.

24 Robert Ricard, La conquista espiritual de México, trad. Angel Maria Garibay K., undécima reimpresion,

Mexico: FCE, 2013, p. 113.

2 Cfr. Paul Kirchhoff, et al., Historia tolteca-chichimeca, México: FCE, CIESAS, Gobierno del Estado de Puebla,
1989, p. 230. También fueron conquistados Tepeaca, Tecali, Tecamachalco y Quecholac.

26 E] sistema de encomiendas se define como la adjudicacion de uno o mas sefiorios a un conquistador como en-
comendero de la poblacion india, sustentado por las necesidades de la evangelizacion. “Implicaba [...] que los
seflorios conservaran su caracter de cuerpo politico, sus funciones de gobierno y su capacidad de recaudar tributos
y [...] que entregaran a su encomendero parte sustancial de ese tributo”. Bernardo Garcia Martinez, “La época
colonial hasta 1760, en Pablo Escalante Gonzalbo, et al., Nueva historia minima de México ilustrada, México:
El Colegio de México, 2008, p. 121.

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

18



entre 1527 y 1528 por fray Juan de Rivas de la orden franciscana,” quien fue guardian de
Tepeaca en 1532.%

En consecuencia, los caciques del pueblo pertenecientes a las dos parcialidades
—pinome y nahua— fueron los primeros en recibir el sacramento de la iniciacion
cristiana, concebido como un ritual de confirmacion de sus cargos de poder dentro
del sistema espafiol.” Los caciques de Cuauhtinchan condujeron a la poblacion al
bautismo, pues habian pactado con los espafoles una alianza sacralizada. Entre ellos
se encontraban Diego de Rojas (pinome), Alonso de Castafieda (nahua), Pedro de
Luna (pinome), Juan de Moscoso (pinome) y Baltasar de Torres (nahua), entre otros.*

Es posible que los caciques de Cuauhtinchan, en su papel de colaboradores de la
Corona, trasladaran a las pequefias comunidades indios de los llanos y la sierra de Amozoc
a la Villa Segura de la Frontera, para que recibieran el bautismo y se integraran a la Iglesia
catdlica. De esta manera, contribuyeron al proceso de cristianizacion junto con los misioneros y
encomenderos, conformando una triada que se beneficio del tributo y de los servicios prestados
por el grueso de la poblacion.?' Asi, “la conduccion espiritual de Cuauhtinchan la ejercian los
frailes franciscanos desde Tepeaca, por lo que su poblacion estuvo en constante movimiento de
un pueblo a otro”.*?

En la jurisdiccion eclesiastica, el pueblo de Cuauhtinchan era visita de la guardiania de
Tepeaca y fue encomendado a San Juan Bautista como su santo patrono en 1530.% En el ambito
politico, Cuauhtinchan estaba sujeto a la ciudad cabecera de Tepeaca.** En Amozoc, la devocion

27 Cfr. Kirchhoff, et al., op. cit., p. 231; Anales de Tecamachalco 1398-1590, introducciodn, traduccion y paleografia
de Eustaquio Celestino Solis y Luis Reyes Garcia, México: FCE, 1992, p. 25 [fol. 5r]; Gonzalo Fernandez Luna
(coord.), Inventario del Archivo Municipal de Cuautinchan, Puebla, México: Apoyo al Desarrollo de Archivos y
Bibliotecas de México, A.C., 2010, p. 12.

28 Cfr. Fray Toribio Motolinia, Historia de los indios de la Nueva Espaiia, estudio critico, apéndices, notas e indice
por Edmundo O’ Gorman, 9% ed., México: Editorial Porrua, 2014, p. 257. [Nota 15].

2 Cfr. Rubial, El cristianismo..., p. 77.

30 Cfr. Ethelia Ruiz Medrano, “The Lords of the Land. The historical context of the Mapa de Cuauhtinchan No.
2”,in David Carrasco and Scott Sessions (eds.), Cave, City, and Eagle’s Nest: An Interpretive Journey through the
Mapa de Cuauhtinchan No. 2, Albuquerque: University of New Mexico Press, 2007, p. 103.

31 Cfr. Rubial, El cristianismo..., p. 48.

32 Diana Lopez Meléndez, De la colina al valle: las etapas de construccion mondstica en Cuauhtinchan (1527-
1593), tesina de licenciatura en Historia, México: UNAM, FFyL, 2014, p. 33.

3 Cfr. Kirchhoff, et al., op. cit., p. 232.

3 Ver. Gomez Garcia, “Devocion y bien comun...”, pp. 114-115; Lidia E. Gomez Garcia y Cristobal Arturo
Tlatelpa Garrido, “Tierra llana y a partes aspera y montuosa: La relevancia de la fundacion de Villa Segura de la
Frontera (Tepeaca, Pue.)”, en Isabel Fraile Martin (dir.), 500 arios de la Villa Segura de la Frontera al Tepeaca de
hoy. Primer Cabildo de Puebla y del Centro de México, México: Editorial Cariatide, 2020, pp. 48-53; José Antonio
Cruz Rangel, “Cofradias indigenas en el obispado de Tlaxcala. Una pasion cruenta (siglos XVI-XVII)”, en Alicia
Bazarte Martinez y José Antonio Cruz Rangel (coords.), Entre el cielo y la tierra. Cofradias iberoamericanas
durante la Colonia, México: Secretaria de Cultura, INAH, 2023, p. 111.

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

19



a Santa Maria de la Asuncion se impulso6 con la ayuda de los frailes franciscanos y los caciques
de Cuauhtinchan, al realizar la primera congregacion de indios de distintas etnias en tiempos
muy tempranos de la region Puebla-Tlaxcala.

En 1532, los senores principales de Cuauhtinchan demostraron su autoridad sobre sus
tierras y macehualli como aliados de la monarquia espafola, al permitir el establecimiento de
grupos de indios dentro del territorio:

Parecieron ante nosotros los que guardaban la casa del meron [sic] del camino pasajero
del pueblo de Amozoque que llaman dos caminos, uno que va a Tepeaca y otro que va
al Pinal. Y aparecid un fulano llamado Apiancatl y un fulano nombrado Elohuehue y las
otras ocho familias de chichimecos y seis familias otomites y cinco familias de chochos,
que se juntaron y se unieron, yndios bajos pobres que vinieron de lexas tierras que ya se
allaban en la tierra en el dicho pueblo de Amozoque.*

Entre los caciques de Cuauhtinchan que llevaron a cabo la primera congregacion de indios en
Amozoc,*® se encontraban: don Juan Moscoso y Navarro (Xicotencatl, pinome), don Baltazar
de Torres Calmecaua (nahua), don Alonso de Castafieda Chimalpopoca (Tezcacoacatl, nahua),
Diego de Tapia Cuitlaxipetz, Gonzalo Sdnchez Mistlimatzin (pinome), Baltazar Mamorejo
Xihuitzatzin, Simén de Buenaventura, entre otros.’” De esta manera, los sefiores principales
de ambas parcialidades —nahua y pinome— que aun conservaban sus antiguos titulos de sus
teccalli de finales del siglo XV, contribuyeron a los proyectos geopoliticos de Carlos V desde las
autoridades espafiolas locales, asentando a la poblacion en zonas de facil acceso para recaudar
el tributo y evangelizar a los nativos, aunque atn sin una traza urbana, como ocurriria a partir
de la década de 1550.

3 “Donacion de tierras y macehualli a la cofradia de la Asuncion. Afnos 1532-1554”, AGN, Tierras, Vol. 146, Exp.
4. Citado en Luis Reyes Garcia (comp.), Documentos sobre tierras y sefiorios en Cuauhtinchan, 2* ed., México:
FCE, CIESAS, Gobierno del Estado de Puebla, 1988, p. 101 [fol. 137r].

3¢ El significado del topénimo Amozoc lo han interpretado como “lugar de la planta medicinal (mozotl) acuatica”.
Francisco Gonzalez-Hermosillo Adams y Luis Reyes Garcia, El codice de Cholula. La exaltacion testimonial de
un linaje indio, México: INAH, CIESAS, Gobierno del Estado de Puebla, 2002, p. 93. Esta traduccion se justifica
por la mencion del nombre propio de las tierras “Amozotl ytzintlan” en la Historia Tolteca Chichimeca. Estas
tierras (Amozotl y Tzintla) formaban parte del territorio de Cuauhtinchan. Cfi. Gonzalez-Hermosillo y Reyes, op.
cit., p. 93; Kirchhoff, ef al., op. cit., p. 228. Otras versiones consideran que Amozoc proviene del prefijo nahuatl
amo, adverbio negativo, del sustantivo zoquitl, lodo, y del sufijo ¢ de locativo, por lo cual quiere decir “lugar sin
lodo”; también existe otra exégesis a partir de los troncos nahuatl de amoxtli o amuxtli, libro, zolli o zoli, viejo,
y ¢ de locativo. Cfr. Antonio Pefafiel, Nomenclatura geografica en México: etimologia de los nombres de lugar,
Meéxico: Secretaria de Fomento, 1897, p. 23. Se prefiere utilizar la segunda version porque refiere al tipo de suelo
arenoso que existe en las inmediaciones de Amozoc, ademas de contar con el respaldo de la tradicion oral sobre el
significado y documentos del siglo XVI.

37 Cfr. “Donacion de tierras...”, op. cit., p. 101 [fol. 137r]; Ruiz Medrano, “The Lords...”, p. 103.

G303 0D 4D @@@% EAT AL AL AT N LA LA LT
COVIVPVPVPCPVPVPVPVI V9P Ve PR

20

249
%<y



Para instalarse en los llanos de Amozoc,*® los indios acudieron legalmente ante los nobles
de Cuauhtinchan para solicitar el permiso de residir cerca del meson, construido en 1531, y de
las casas aledanas.*® Surge entonces la interrogante: ;jobligaron los caciques a los pobladores
indios a congregarse con el fin de aumentar la recaudacion tributaria, dado que formaban parte
de una encomienda? Y, ademas, ;por qué decidieron congregar a los indios de distintas etnias
en los llanos de Amozoc durante la cuarta década del siglo XVI, siempre y cuando colaboraran
en el sostenimiento de una devocion que los caciques, como aliados de la monarquia espafiola,
estaban encargados de impulsar?

Los caminos de la Nueva Espafia, como vias de comunicacion, fueron utilizados por
comerciantes, arrieros, misioneros y por la propia poblacidon nativa y espafiola. Debido a las
largas travesias, los viajeros requerian lugares de alojamiento, por lo que se edificaron mesones
para facilitar el trayecto. Un meson era un inmueble situado en un ntcleo poblacional que
ofrecia hospedaje a quienes transitaban los caminos, ademés de comida, bebida, habitaciones
y espacios para las mercancias y los animales de carga —caballos, burros o mulas— que
acompafiaban a los viajeros. En estos lugares podian abastecerse de viveres antes de continuar
su camino.*’ Los sefiores principales y, posteriormente, las republicas de indios y de espafioles
aprobaron el establecimiento de comercios y mesones como bienes propios; es decir, inmuebles
pertenecientes a las republicas que “se arrendaban para poder obtener recursos y autofinanciar

asi sus gestiones de gobierno”.*!

¥ Los llanos de Amozoc en el periodo prehispanico eran utilizados como campo de guerra, es decir, tierras de
nadie, no obstante, nativos habitaban la zona. También los llanos de Cuetlaxcoapan disgregados de la jurisdiccion
territorial de Cholula, cedidos a la corona para la edificacion de una ciudad de espaiioles, eran considerados como
tierras de nadie. Cfr. “Manuscrito de 1553”, Archivo Municipal de Cuauhtinchan, Paquete II, Exp. 9. Citado en
Luis Reyes Garcia (comp.), Documentos sobre tierras..., p. 83 [fol. 2v]; Gonzalez-Hermosillo y Reyes, op. cit.,
2002, p. 58.
39 “Carta del licenciado Salmeron al Consejo de Indias, diciendo que convenia que el presidente de la Audiencia
fuese letrado y que hubiese otro oidor; pide mercedes y privilegios para la Puebla de los Angeles, y da informes
sobre el nuevo camino de la Veracruz a México, pasando por dicha Puebla y sobre cosas de buen gobierno de
la Nueva Espaiia. —De México, a 13 de agosto de 1531”. Citado en Francisco del Paso y Troncoso (recop.),
Epistolario de la Nueva Espaiia, 1505-1818, tomo X VI, México: Antigua Libreria Robredo, Porraa, 1942, pp. 13-14.
4 Cfr. Catalina J. Fibela Lona, “Mesones en el Camino Real: lugares de resguardo, almacén y convivencia”,
Revista Chicomoztoc, vol. 3, num. 6, julio-diciembre, 2021, pp. 139-140. https://revistas.uaz.edu.mx/index.php/
chicomoztoc/article/view/1098/1007; Peter Rees, Transportes y comercio entre México y Veracruz, 1519-1910,
traduccion de Ana Elena Lara Zaiiga, México: SEP, 1976, pp. 17-21.
# Goémez Garcia, Los anales nahuas..., p. 36 [Nota del autor].

%

LD LD LD DO LD0D 6D LI 6D DL LD 0D LD 0D
CPVICISIVICICOVI O VIV I VI VIV Y

21



Una vez fundada la ciudad de Puebla en 1531,* y al encontrarse en un punto de cruce,
se edifico en Amozoc un meson para hospedar a los viajeros que transitaban por dos caminos
principales: el primero conectaba la ciudad de Tepeaca con la nueva ciudad de espafioles, y el
segundo con el Pinal, posiblemente enlazandose con el pueblo indio de Nopalucan. Aunque se
levantaron dos posadas entre el camino que unia la ciudad de los Angeles hasta salir al camino
viejo de Veracruz —una de ellas la de Amozoc—, al principio el derrotero no comunicaba
directamente con la nueva urbe, quiza por los intereses comerciales con la ciudad de México, a
pesar de los esfuerzos de los vecinos y del ayuntamiento poblano.*

A partir de 1550, el alcalde mayor —representante del rey— residia en Tepeaca, que
fungia como cabecera de partido con jurisdiccion sobre veintiséis pueblos, entre ellos Tecali.
Esto la diferenciaba de la ciudad cabecera de indios de Tepeaca, que tenia sus propios pueblos
sujetos, como Acatzingo y Nopalucan durante el siglo XVI.** La seguridad del trayecto de los
viajeros era fundamental en las tierras del pueblo de Cuauhtinchan, especialmente en las de
Amozoc. Por tal razon, los caciques de Cuauhtinchan, con el apoyo de los frailes, congregaron
a pequetios tlaxilacalli dispersos que habitaban desde tiempos inmemoriales, formando una
pequeiia poblacion de menos de veinte familias encargadas de custodiar la casa que prestaba el
servicio de alojamiento.*

El segundo propdsito de la primera congregacion de indios en Amozoc, en 1532,
ademads de las obligaciones vinculadas al meson en calidad de macehualli, fue colaborar en el
sostenimiento de la devocion a la imagen de Santa Maria de la Asuncion mediante la limosna.
La condicioén impuesta por el padre guardian, fray Antonio Santo, fue clara para los congregados

en los llanos de Amozoc: “vengan acé todos los yjos para que se junte la limosna para nuestra

“2 Ver. Miguel Angel Cuenya Mateos y Carlos Contreras Cruz, Puebla de los Angeles. Una ciudad en la historia,
Meéxico: Océano, 2012, pp. 15-25; Lidia E. Gomez Garcia, “El primer templo de la Catedral de Puebla”, en Maria
Teresa Cordero Arce y Francisco Vazquez Ramirez, Antigua Catedral de Puebla, México: Gobierno del Estado
de Puebla, Secretaria de Cultura y Turismo, 2018, pp. 51-53; Silvio Zavala, El servicio personal de los indios en
la Nueva Espania. 1521-1550, tomo I, primera reimpresion, México: El Colegio de México, El Colegio Nacional,
1991, pp. 71-78.

# Cfr. Guillermina del Valle Pavon, “Desarrollo de la economia mercantil y construccion de los caminos México-
Veracruz en el siglo XVI”, América Latina en la Historia Econémica, nim. 27, enero-junio, 2007, pp. 14-25.
https://www.redalyc.org/pdf/2791/279124219001.pdf; Rees, op. cit., pp. 21-25; “Carta del licenciado Salmeron al
Consejo de Indias...”, op. cit., pp. 13-14.

# Cfr. Gomez Garcia, Los anales nahuas..., p. 134.

4 Otro ejemplo, aunque de unas décadas mas tarde, fue la encomienda del meson de la ciudad de Tlaxcala a los pilli
como “guardianes del meson” a partir de 1551, quienes debian de entregar cuentas al cabildo indio de lo recaudado
del inmueble al término de su cargo como mesoneros. El dinero era destinado a los gastos que la administracion
del cabildo indio consideraba. Cfr. Armando Arriaga Rivera, El urbanismo en los pueblos novohispanos. Tlaxcala
v Toluca, 1519-1821, tesis de doctorado en Humanidades: Estudios Historicos, México: Universidad del Estado
de México, 2017.

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

22



sefiora de la Asuncion para que en todo tiempo balga y sirva nuestra palabra”.*®

Cuando se afirma que los caciques de Cuauhtinchan impulsaron la devocion mariana, no
significa que ellos cubrieran todos los gastos de los actos de culto o de la fiesta de la Asuncion.
Necesitaban los ingresos de la feligresia, mientras que los indios nobles asumian la direccion de
la cofradia como un espacio de poder acorde con su estatus social.*’” Es probable que la imagen
devocional se encontrara en la iglesia primitiva de Cuauhtinchan y no en la pequefia ermita de
Amozoc. Esto se confirma porque, algunos afios mas tarde, los sefiores principales de Amozoc
la recibieron con jubilo al ingresar al pueblo, como se explicara mas adelante.*®

El tercer proposito de la congregacion era facilitar la recaudacion del tributo. El centro
poblacional de Amozoc seguia perteneciendo a la encomienda de Tecali y, al mismo tiempo,
era visita de Tepeaca desde 1530. En ese marco se desarrollo el proceso de evangelizacion de
la poblacion india de Amozoc, con una ermita conformada por “una casa techada de sacate y
una campana colgada de una rama de un arbol para que se diga misa”.* El padre guardian de
Tepeaca, fray Antonio Santo, visitaba los domingos con la intencion de atender las necesidades
espirituales de la grey y recaudar fondos para la manutencion de los religiosos.™

Durante la conquista, “los indios vieron a los santos como parte de esa imposicion,
como uno de los elementos que traia consigo el nuevo régimen politico”.”! Los percibieron
como divinidades y, en el caso de la devocion a Santa Maria de la Asuncion, posiblemente la
asociaron con una entidad femenina ligada a la maternidad mas que a la virginidad. La devocion

a la imagen mariana fue impulsada por la nobleza india de Cuauhtinchan y respaldada por los

4 “Donacion de tierras...”, op. cit., p. 102 [fol. 137v].

47 Cfr. Antonio Rubial Garcia (coord.), La Iglesia en el México colonial, México: UNAM, BUAP, EyC, 2013, p. 60.
8 Para 1534, la construccion de la iglesia de Cuauhtinchan habia finalizado en el espacio donde se encontraban
asentados los indios al momento de la conquista, ya que, para 1555, se congrego a la poblacion en el lugar actual,
fabricando un nuevo recinto conventual dedicado a la imagen de San Juan Bautista iniciado en 1569. Cfr. Lopez
Meléndez, op. cit., p. 85.

4 “Donacion de tierras...”, op. cit., p. 102 [fol. 137r]. La congregacion de las primeras familias heterogéneas
de Amozoc tenia la intencion de evitar que los indios dispersos continuaran practicando ritos “paganos”, lo que
obstruia el proceso de evangelizacion. Mientras que, ante el amplio territorio que los franciscanos atendian a la
poblacién india para la administracion de sacramentos y el culto divino, y, en suma, la escasez de misioneros,
al padre guardian de Tepeaca le seria imposible asistir cada domingo. Mas bien ¢l visitaria esporadicamente la
ermita de Amozoc, posiblemente construida al mismo tiempo que el meson, es decir, en 1531, o en antes de la
reduccion de indios en 1532. Mientras que los tepixques o tequitlatos se encargaban de vigilar a la feligresia para
que cumpliera con las practicas cristianas, por ejemplo, la asistencia a misa, la memorizacion de la doctrina, la
confesiéon y una vida moral cristiana. Cf. Francisco Morales y Oscar Mazin, “La Iglesia en Nueva Espaiia: los
modelos fundacionales”, en Bernardo Garcia Martinez (coord.), Gran Historia de México llustrada. Tomo I,
Meéxico: Planeta, CONACULTA, INAH, 2001, p. 133.

30 “Donacion de tierras...”, op. cit., p. 102 [fol. 137v].

31 Cfr. Morales y Mazin, op. cit., p. 133.

LD LD LD DO LD 0D 6D LD 6D 4D 6D &
CPVICISIVIVI ORI VIV

23



franciscanos de Tepeaca. Puede considerarse que la cofradia de la Asuncion de Amozoc forma
parte de la primera generacion de corporaciones religiosas de laicos posteriores a la conquista,
sostenida mediante limosnas para el culto divino,*” la organizacion de la fiesta anual en el
“pueblo viejo” de Cuauhtinchan y otras obligaciones. La poblacion amozoquense se incorpord
al sistema espafiol mediante una alianza sacralizada que se expreso en el sostenimiento de
la devocion mariana. Ademas, contribuia con el tributo recaudado en nombre de la Corona,
favoreciendo al encomendero-conquistador del territorio conferido.® Por ello, los caciques
pinome y nahua reunieron a la poblacion dispersa de los llanos de Amozoc para facilitar la
recaudacion.

La escasa historiografia sobre Amozoc suele ubicar su fundacion en la segunda mitad del
siglo X VI, al tomar como referencia la traza urbana, como se vera en el siguiente apartado.”* Sin
embargo, los elementos revisados permiten establecer que la primera congregacion del pueblo
se llevo a cabo en 1532. Para entonces disponia de una ermita para celebrar la primera misa,” y
habia un acuerdo entre los caciques de Cuauhtinchan para formar un nticleo poblacional. Estos
caciques habian recibido el sacramento bautismo como parte de una alianza sacralizada con la

Corona, contribuyendo al proyecto de unidad politico-territorial de la monarquia espafiola.

52 Las limosnas “fue para las cofradias la mejor de las ofrendas con que los cofrades colaboraron para el
engrandecimiento del culto divino al santo patron que la representaba ante la sociedad novohispana” y, sin duda,
para el mantenimiento del templo, la fabrica de altares, y obras de caridad con el projimo. Alicia Bazarte Martinez,
“Las limosnas de las cofradias: su administracion y destino”, en Maria del Pilar Martinez Lopez-Cano, et al.
(coords.), Cofradias, capellanias y obras pias en la América colonial, México: UNAM, IIH, 1998, p. 65.

3 Con base en la Historia Tolteca Chichimeca, el pueblo de Cuauhtinchan form¢6 parte de la encomienda de
Francisco de Ordufia Loyando, y para 1522 la encomienda fue fragmentada entre Diego de Colio y Juan Pérez
de Arteaga. La parte de la encomienda de Colio fue conferida al conquistador Pedro de Alvarado y después a
Alonso de Valencia, antes de pasar a manos de la corona en 1542. Cfr. Kirchhoff, et al., op. cit., pp. 230-131; Peter
Gerhard, Geografia historica de la Nueva Esparia 1519-1821, trad. Stella Mastrangelo, México: UNAM, 1986,
p- 227. Por el contrario, la parte de Juan Pérez “se conservo entre sus descendientes, ya que paso entre los afios
de 1550 y 1600 a su hijo y nieto respectivamente”. Ethelia Ruiz Medrano, “Los sefiores de la tierra. El contexto
historico del Mapa de Cuauhtinchan nim. 2”, en David Carrasco y Scott Sessions (eds.), Cueva, ciudad y nido de
dguila: una travesia interpretativa por el Mapa de Cuauhtinchan num. 2, China: University of New Mexico Press,
2010, p. 96.

3 Ver. Dagoberto Moreno Lopez, Amozoc. Leyenda, arte y tradicion, Puebla: 1996, p. 3; Maria Merced
Rodriguez Pérez, Amozoc y su patrimonio. La herreria artesanal para cabalgadura (1940-2015), México: EyC,
CONACULTA, PACMYQC, El Colegio de Michoacan, A.C., Ayuntamiento de Amozoc, 2016, pp. 16-17; Eduardo
Apango Lopez, “Amozoc”, en Puebla en la mirada de sus cronistas, tomo 1V, México: Consejo de la Cronica
del Estado de Puebla, SEP, Secretaria de Cultura y Turismo, El Errante Editor, 2018, p. 187; Margarita Berta
Martinez del Sobral y Campa, Los conventos franciscanos del siglo XVI en el Edo. de Puebla, tesis de doctorado
en Arquitectura, vol. 1, México: UNAM, Facultad de Arquitectura, 1987, p. 226.

35 ¢Y decimos todos nosotros los casiques y principales arriba nombrados que suplicamos a nuestro mui reberendo
padre guardian frai Antonio Santo para que les venga a decir la primera misa en una casa techada de sacate y una
campana colgada de una rama de un arbol para que se diga la misa”. “Donacion de tierras...”, op. cit., p. 102 [fol.
137v].

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

24



A partir de la primera reduccion, los indios de Amozoc quedaron bajo la cura de almas
de los religiosos franciscanos de Tepeaca hasta la década de 1550. La poblacion se congregd
gracias a la organizacion india a través de la devocion de la cofradia de la Asuncién y a los
acuerdos que establecieron con los sefiores principales. A cambio, debian contribuir con
limosnas y encargarse del servicio del meson. De esta forma inicid la primera periodizacion de

la historia devocional de Amozoc, que se extiende de 1532 a 1641.

LI Amozoc bajo el patrocinio de la Virgen de la Asuncién

La creacion del centro poblacional de Amozoc mediante la politica de congregaciones y la
posterior traza urbana —elementos que dieron continuidad a la devocion de Santa Maria de la
Asuncién— no modificaron su condicion de pueblo sujeto de Cuauhtinchan (pueblo-cabecera).
Aunque en la década de 1540 Amozoc estaba dentro de la jurisdiccion de la cabecera de partido
de Puebla de los Angeles,* su vinculo con el pueblo de Cuauhtinchan permanecié tanto por las
republicas de naturales como por la religion catélica y sus corporaciones.

Muy pocas devociones de indios lograron sobrevivir en los pueblos del centro de
Meéxico, sobre todo las cofradias de naturales que no eran patronales de las cabeceras. Muchas
desaparecieron o fueron reemplazadas debido al declive demografico de la segunda mitad del
siglo XVI.>” Sélo las devociones patronales de los pueblos de indios tendieron a mantenerse.
Diversos factores permitieron la persistencia de algunas cofradias y las convirtieron en pilares de
la organizacion de las republicas de naturales, fundamental para el desarrollo urbano de pueblos,
villas y ciudades. En este caso, de acuerdo con el tema de investigacion, ;qué condiciones
permitieron la continuidad de la devocién de Santa Maria de la Asuncion en Amozoc durante
la segunda mitad del siglo XVI? ;Como intervinieron los actores sociales en la permanencia de
la devocion, para pasar de ser una cofradia de Cuauhtinchan a la cofradia de la imagen patronal
de un pueblo como Amozoc?

La consolidacion de la conquista fue un proceso complejo en el que se buscod integrar
los antiguos sefiorios al sistema castellano, pero esto ocurrié en medio de circunstancias que
afectaron profundamente a la poblacion india.’® Las epidemias del siglo XVI fueron decisivas:
redujeron la poblacion nativa de manera dréstica y provocaron la desaparicion de localidades

enteras.”” La crisis demografica se convirtio en un motivo adicional para retomar la politica

36 Cfr. Gomez Garcia, Los anales nahuas..., p. 135.

37 Cfr. Rubial (coord.), La Iglesia..., p. 245.

38 Cfr. Garcia Martinez, “La época colonial hasta 17607, 2008, p. 129.
3 Cfr. Arriaga, op. cit., p. 40.

LDLD LD DO LD0D 6D L6 LD LD LD 0D LD
CPVICISIVICICOVI O VIV I VI VIV Y

25



de congregaciones,” suspendida por el cocoliztli de 1545-1548. Tras el despoblamiento de
numerosas comunidades, se reanud6 el proyecto para reubicar a la poblacion india y fundar o
refundar pueblos estratégicos.

Los planes de Luis de Velasco, segundo virrey de la Nueva Espana (1550-1557),
buscaban crear centros urbanos de indios y de espafioles, siguiendo las instrucciones de la
monarquia para la organizar politico-territorial de los asentamientos indios a través de la politica
de congregaciones. El virrey Velasco trabajo a la par con las 6rdenes religiosas “seleccionando
y visitando nuevos sitios para los monasterios y planeando cabeceras y pueblos de visita”.®' El
proceso de reduccion funciond en dos etapas: de 1550 a 1567 y de 1597 a 1605, aunque también
hubo reasentamientos en afios intermedios o posteriores a estos periodos.®

La fundacion y congregacion de pueblos formaron parte del proyecto geopolitico del rey.
Se busco establecer ciudades, villas y pueblos que incorporaran a los indios en un sistema de
gobierno organizado en Republicas (cuerpos capitulares).®® Estas fundaciones o refundaciones
reubicaron a distintos grupos étnicos para formar comunidades mas densas, “desarraigandolos
de sus antiguos centros de poder, lo que permitio el traslado de las antiguas practicas de alianzas
prehispanicas al nuevo sistema novohispano”.* Muchos traslados de naturales fueron forzosos;
sin embargo, cuando los sefiores principales negociaban y aceptaban las condiciones impuestas
por los espaioles, el nuevo pueblo se integraba con su cabildo,® encargado de recolectar tributo,
la limosna y el servicio personal.®

% Ta politica de “reducciones” o “congregaciones” fue un mecanismo implementado por la corona espafiola
que consistia en trasladar a la poblacion india que se encontraba en asentamientos dispersos a nuevas tierras,
reubicandolos en pueblos planeados para facilitar la exaccion del tributo y garantizar la evangelizacion. Cfr.
Gomez Garcia, Los anales nahuas..., p. 33.

o Peter Gerhard, “Congregaciones de indios en la Nueva Espafia antes de 15707, Historia Mexicana, vol. 26, niim.
3, enero-marzo, 1977, p. 350. https://historiamexicana.colmex.mx/index.php/RHM/article/view/2776/2286.

2 Cfr. Gerhard, “Congregaciones de indios...”, p. 385; Gémez Garcia, Los anales nahuas..., p. 131.

% El plan de “juntas” estaba sustentado en la idea de una sociedad ordenada y perfecta, definido por Cicer6n o Aris-
toteles, la ciudad [civitas] como “la perfecta congregacion de hombres, que esparcidos antes por chozas en selvas
o bosques, se juntaron en uno”. Citado en Juan Solorzano Pereira, Politica Indiana, tomo I, cap. XXIV, Madrid:
Imprenta Real de la Gazeta, 1776, p. 184; Owenby, op. cit., p. 76.

% Gomez Garcia, Los anales nahuas..., p. 98.

% E] cabildo fue establecido por los espanoles en la Nueva Espafia a imitacion de los cabildos castellanos de finales
del siglo XV y principios del siglo XVI, reconocidos como cuerpos politicos con personalidad juridica, territorio
jurisdiccional y autonomia para gobernarse. Asi pues, a los cabildos de los pueblos de indios se les llamo cuerpos
de republica, Republica de naturales o Republica de indios, designando a los caciques para ejercer sus funciones de
gobierno, justicia y hacienda (recursos). Los cuerpos concejiles (6rganos colegiados) mantenian un sistema rota-
tivo para su eleccion anual entre los indios nobles del pueblo cabecera y pueblos sujetos, de modo que existié una
continuidad de las tradiciones prehispanicas politico-administrativas. Cfr. Gomez Garcia, Los anales nahuas..., p.
113; Garcia Martinez, “La época colonial hasta 1760, 2008, p. 130; Margarita Menegus Bornemann, “El gobierno
de los indios de la Nueva Espaiia, siglo XVI. Sefiores o cabildo”, Revista de Indias, vol. LIX, num. 217, 1999, pp.
613-616. https://revistadeindias.revistas.csic.es/index.php/revistadeindias/article/view/829/898.

% Cfr. Gomez Garcia, “Devocion y bien comun...”, p. 108.

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

26



Varios pueblos-cabecera fueron reubicados para compartir espacios comunes, como el
convento o el mercado. Las comunidades que llegaban a su nueva cabecera se integraban con sus
autoridades indias y se asentaban alrededor del centro del pueblo en secciones sefialadas como
barrios, visitas foraneas o estancias.®” Algunos asentamientos prehispanicos se mantuvieron,
mientras que otros se redujeron, lo que generd litigios por tierras y recursos que la corona
concedia a las nuevas fundaciones.®®

El establecimiento de las republicas de naturales consolidé la fundacion de pueblos
mediante las negociaciones con el orden politico espafiol. En este proceso intervinieron
elementos como la “Republica de Indios, linderos, bienes propios, categoria juridica (pueblo
sujeto o pueblo cabecera) y jurisdiccion eclesiastica”.’”” El caso de Cuauhtinchan es ilustrativo:
cumplid con estos pasos para formar un pueblo con capacidad de autogobierno y contdé con un
corregidor desde 1542.

En la segunda mitad del siglo X VI, el corregimiento de Cuauhtinchan se fusion6 con el
de la ciudad de Puebla de los Angeles hacia 1574 0 1575.7' Amozoc, a partir de la fragmentacién
del corregimiento de Puebla, Cholula y Tlaxcala en 1545, qued6 bajo la jurisdiccion de la
cabecera de partido de Puebla junto con Tepeaca, Totimehuacan y Quecholac.” Asi, el pueblo
indio de Amozoc se vincul6 cada vez més al sistema novohispano debido a las reubicaciones,
las epidemias y el contacto constante con la ciudad de Puebla.”

Cuauhtinchan es un punto clave para comprender la historia politica, religiosa, social
y econdmica de Amozoc durante los siglos XVI y parte del XVIIL. En 1552, el visitador Diego
Ramirez orden6 congregar Cuauhtinchan con las comunidades dispersas de la sierra de Amozoc,
pero la oposicion de los habitantes a abandonar sus tierras y la falta de frailes mendicantes en
el pueblo impidieron la reduccion.”™

En 1554, los dominicos fray Bernardo de Alburquerque y fray Tomas enfrentaron
dificultades similares. Intentaron establecerse en la iglesia primitiva y en los aposentos anexos,
pero la resistencia de la comunidad india les impidi6 asentarse. Debido a las visitas esporadicas

de los franciscanos de Tepeaca y con la intencion de que los miembros de la orden de Santo

7 Cfr. Gerhard, “Congregaciones de indios...”, p. 350.

% Cfr. Gomez Garcia, Los anales nahuas..., p. 33.

 Ibidem, p. 144.

" Ibidem, p. 135.

" Cfr. Gerhard, Geografia historica..., p. 228. En lugar del corregidor, en la ciudad de Puebla fue tomado por el
alcalde mayor designado en 1555.

2 Cfr. Gomez Garcia, Los anales nahuas..., p. 135.

3 Cfr. Rubial, El cristianismo..., p. 55.

" Cfr. Gerhard, “Congregaciones de indios...”, pp. 359-360.

LDLD LD DO LD0D 6D L6 LD LD LD 0D LD 0D
CPVICISIVICICOVI O VIV I VI VIV Y

27



Domingo “asistiesen de asiento y diesen recado de doctrina y sacramentos 4 aquellos indios”,”
se esperaba que llevaran a cabo la fundacion de una nueva cabecera, pero la oposicion obstruyo
la concentracion india.”

Otro intento fallido de trasladar la cabecera fue el de 1555, pero esta vez se propuso un
nuevo intento de congregacion en el pueblo sujeto de Amozoc,”” debido al terreno 1lano y a sus
recursos naturales. No obstante, Amozoc “como otros seis lugares, permanecié ocupado como
estancia”.”® La resistencia india de Cuauhtinchan a abandonar sus tierras y la falta de autoridades
religiosas derivaron en su permanencia en el “pueblo viejo”. Como premio por su fidelidad a
los franciscanos tras rechazar a los dominicos, el provincial Francisco de Bustamante nombr6
al fraile Cebrian del Olmedilla como primer guardian de Cuauhtinchan en 1555.7

Elnombramiento del padre guardidn significo el establecimiento permanente de religiosos
franciscanos,® primero en la iglesia primitiva y después en el recinto conventual construido
afios mas tarde. A partir de entonces, el adoctrinamiento de los indios de Cuauhtinchan y de los
pueblos sujetos, entre ellos Amozoc, quedo a cargo de la orden franciscana bajo la supervision
del guardian y sus sucesores. Al mismo tiempo, los frailes procuraron que las devociones indias
se ajustaran a practicas cristianas que fortalecieran el vinculo entre misioneros, caciques, indios
principales y la Corona espafiola; un ejemplo de ello fue la devocion a la Asuncidon en Amozoc.

La primera condicion que asegurd la permanencia de la devocion de la cofradia de
la Asuncién en la segunda mitad del siglo XVI fue la adjudicacion de tierras. Esas tierras
garantizaron ingresos a los frailes mediante el pago de misas y otras actividades, y sirvieron para
el ornato del culto divino y los gastos de la festividad. En 1554, los religiosos franciscanos fray
Francisco Martin de Santillan y fray Juan Quintero solicitaron al cabildo indio de Cuauhtinchan
cuatro solares de tierra y otro donde habia un jagiiey, para asegurar los recursos necesarios,
comprometiendo a los indios de Amozoc a trabajarlos. Es plausible que los solares fueran
labrados por los indios originarios o por descendientes de las familias congregadas en la década
de 1530:

5 Fray Geronimo de Mendieta, Historia Eclesiastica Indiana: obra escrita a fines del siglo XVI, Libro tercero,
Meéxico: Antigua Libreria, 1870, p. 334.

6 Cfr. Lopez Meléndez, op. cit., pp. 29-31.

7 Cfr. Gerhard, Geografia historica..., p. 229.

8 Gerhard, “Congregaciones de indios...”, p. 360.

7 Cfr. Fray Geronimo de Mendieta, “Relacion de lo que hicieron y pasaron los indios del pueblo de Quauhtinchan,
por no perder la doctrina y el amparo de los frailes de S. Francisco”, en Joaquin Garcia Icazbalceta, Nueva coleccion
de documentos para la Historia de México. 1. Cartas de religiosos de Nueva Esparia 1539-1594, México: Antigua
Libreria de Andrade y Morales, Sucesores, 1886, p. 91.

8 Cfr. Lopez Meléndez, op. cit., p. 31; San Juan Bautista, Cuauhtinchan. Restauracion 1987, México: Secretaria
de Desarrollo Urbano y Ecologia, 1987, p. 26.

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

28



[...] y los quatro solares de tierra se an de sembrar todos los afios y lo que se isiere en
dinero de las semillas a de ser para ornatos y frontales y compren velas para las misas
del afio. Y el solar donde esta el xaguei asi también lo quiere de dinero a de ser para su
festividad cada afio a nuestra sefiora de la Asuncion de lo que diere de su fruto el xaguei;
[...]y lo que fuere paresiendo de dinero del xaguei y de los cuatro solares de tierra se an

de sembrar y de ai a de yr saliendo para qué coman nuestros padres benditos.®!

Los franciscanos de Tepeaca buscaron fuentes econdmicas para financiar la administracion de
sacramentos y las funciones religiosas mediante las devociones de las cofradias de los pueblos
sujetos a su jurisdiccion eclesiastica. Tomaron en cuenta la caida demografica en la region
Cuauhtinchan—Tepeaca por epidemias como el cocoliztli, que redujo las donaciones. Ante esa
realidad, los religiosos promovieron la creacion de corporaciones laicas para sostener la vida
religiosa.

Por eso la nobleza india de Cuauhtinchan decidi6 donar los solares para el sostenimiento
de los franciscanos y la adquisicion de objetos litlirgicos, velas y frontales de altar. Esos bienes
atendian las necesidades internas de la pequeia ermita de Amozoc y se sufragaban con los
productos de la siembra en los cuatro solares: maiz, frijol y posiblemente frutas y hortalizas
locales, similares a los cultivos de Tepeaca en el siglo XVI.*

El solar del jagiiey® se destiné a obtener fondos mediante la crianza de peces, aunque su
explotacion también comprendia productos de la flora y fauna acudtica. La obra del deposito de
agua pluvial en Amozoc fue resultado del trabajo de los indios; los nobles indios ejercieron su
autonomia local organizando la mano de obra de distintos grupos étnicos en el pueblo sujeto de
Cuauhtinchan (Amozoc). La finalidad fue excavar y formar un jagiiey®* de medianas dimensiones
para iniciar cultivos y, con la venta de sus productos, cubrir los gastos de la festividad de la

imagen de Virgen de la Asuncidn, devocion cada vez mas arraigada en Amozoc. Los gastos

81 “Donacion de tierras...”, op. cit., pp. 102-103 [fols. 137v-138r].

82 Cfr. Kelly S. McDonough, “Revisitando la historia de un pueblo: la relacion geografica de Tepeaca en 15807, en
Lidia E. Gémez Garcia (comp.), La huella de una conquista..., p. 20.

8 Los jagiieyes eran depositos artificiales o naturales de agua pluvial o cielo abierto que captaban el agua y la
almacenaban para consumo humano. Algunas versiones indican que es una palabra taina (Cuba, Antillas), pero lo
cierto es que fue utilizada por los espafioles desde el siglo XVI. Cfr. Teresa Rojas Rabiela, Cultura hidraulica y
simbolismo mesoamericano del agua en el México prehispanico, México: IMTA-CIESAS, 2009, p. 29.

8 “Donacion de tierras...”, op. cit., p. 103 [fol. 138r]. Cuando se indica que los indios “formaron” el jagiiey de
manera artificial se alude a la fabricacion del depdsito con métodos prehispanicos. El jagiiey contaria con un re-
cubrimiento en las paredes de piedra y argamasa (cal, arena y agua) y no soélo de tierra, pues si este ultimo fuera
el caso, el agua se filtraria debido a las condiciones arenosas de los llanos de Amozoc, y tendrian que esperar a la
formacion de una costra natural alrededor debajo del jagiiey, lo cual era imposible debido a las necesidades de los
frailes y los indios. Cfr. Rojas, op. cit., p. 29.

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

29



desde aquel afio se registrarian por el mayordomo, quien rendiria cuentas anualmente para el
sostenimiento de la devocion.*

La segunda condicion fue la entronizacion de la imagen de Santa Maria de la Asuncion
como patrona del pueblo de Amozoc, trasladando su sede desde la iglesia del pueblo viejo de
Cuauhtinchan a la ermita de Amozoc, para asi tomar posesion de sus tierras. En presencia de
los doctrineros de Tepeaca, que atn tenian la cura de almas, el cabildo indio de Cuauhtinchan®
entreg6 la escultura mariana en su advocacion asuncionista a los nuevos mayordomos el 7 de
mayo de 1554.%7

Desde entonces, el cuerpo capitular indio y los religiosos franciscanos propiciaron cierta
autonomia religiosa local para los mayordomos y la poblacion, por medio de la adjudicacion
de tierras y de la propia imagen tutelar para su sostenimiento y veneracion en Amozoc. Entre
los mayordomos que recibieron a la Virgen pudieron estar habitantes del propio pueblo, como
Gregorio Balencia, Melchor Vazquez, Francisco de Palos, Juan de Palos, Pedro Xochicaltzinco
y Juan Allotzin. En ese marco los cofrades de la Asuncién aceptaron el arribo de la devocion a

perpetuidad en Amozoc:

que en su presencia le damos posesion a nuestra sefiora de la Asuncion todo el tiempo
venidero [...] y todos los mayordomos cogieron en sus manos a nuestra sefiora la
Asuncidn, y en nombre del rey nuestro sefior rodearon el xaguei y los cuatro solares de

tierra arrancando llerbas y tirando piedras sobre el xaguei y los cuatro solares de tierra.®

Al tomar la imagen y realizar el ritual alrededor de los solares, los mayordomos se apropiaron
de la imagen devocional. Simbolizaba la unidad del pueblo de Amozoc desde la primera
congregacion y aceptacion del mantenimiento de la devocion, pasando de ser una cofradia de
Cuauhtinchan a convertirse en cofradia patronal de Amozoc. Ese rito —arrancar hierbas y tirar
piedras sobre las tierras donadas mientras los cofrades cargaban la imagen— es una practica
de toma de posesion de origen medieval,® por injerencia de los frailes franciscanos que se

reflejo en el antiguo ceremonial godo. La ceremonia investia las tierras en nombre de la religion

8 Cfr. “Donacion de tierras...”, op. cit., p. 104 [fols. 137v-138r].

8 Miembros del cabildo: Simén de Buenaventura Quintero, juez de comision; don Felipe de Mendoza, gobernador;
Domingo Elias, alcalde ordinario; don Domingo de Soto, regidor mayor; Pedro Osorio, escribano. Cfr. “Donacion
de tierras...”, op. cit., p. 103 [fol. 138r].

8 Cfr. “Donacion de tierras...”, op. cit., p. 103 [fol. 138r].

8 Ibidem, p. 104 [fol. 138v].

% Ver. Luis Weckmann Munoz, La herencia medieval de México, 2* ed., México: El Colegio de México, FCE,
1996, pp. 88-90.

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

30



catdlica a través de la devocion y funcion6 como medio aliancista, para garantizar la aceptacion
de los indios con la entronizacion de la imagen tutelar y el bienestar colectivo.”

Laacogida de la imagen y la posesion de las tierras marcaron el imaginario colectivo, aun
entre distintos grupos étnicos. Mantener la devocion de la imagen sostenida por la comunidad
india facilitd la integracion al sistema novohispano y foment6é un sentido de pertenencia a
través de la devocion patronal .’ La donacidn de tierras fue, ademads, un instrumento clave para
financiar las necesidades materiales de la festividad de la Virgen y de los frailes. En 1554, los
caciques de Amozoc y Cuauhtinchan, Tomas de Rojas Huilacapetz”? y don Gonzalo Sanchez
Mistliimatzin,” donaron cinco solares colindantes con sus tierras para ese fin.**

Hacia la década de 1550, Amozoc contaba ya con bienes de la santa patrona, caciques
con tierras delimitadas y miembros del cabildo indio de Cuauhtinchan, ademas de la devocion
mariana con la imagen de la Asuncion. La aceptacion de la devocion se manifestd en su
sostenimiento: la comunidad participaba en faenas para cultivar las tierras de la Virgen como
fuente de ingresos.

La tercera condicion fue la fundacion del pueblo, registrada pocos afios después de la
entronizacion de la imagen. La devocion fundacional persistioé porque el pueblo estratégico de
Amozoc crecid en habitantes, consolido la tenencia de la tierra y por ser parte de la formacion de

caminos entre pueblos y ciudades. Los frailes doctrineros respaldaron el proyecto geopolitico de

% Cfr. Gomez Garcia, Los anales nahuas..., p. 151.

! Las cofradias de indios poseian bienes para el financiamiento de una devocion, en especial tierras de cultivo y
ganado, aunque también se mantenian s6lo con limosnas. Cfr. Rubial (coord.), La Iglesia..., p. 56.

°2 Hijo mayor de Diego de Rojas (Castafieda), cacique de Cuauhtinchan y Amozoc de la parcialidad pinome, y de
Antonia de Rojas. En 1623, poseia dos caballerias de tierra y doce solares en Amozoc. Cfr. Luis Reyes Garcia,
Cuauhtinchan del siglo XII al XVI. Formacion y desarrollo historico de un sefiorio prehispanico, 2* ed. México:
FCE, Gobierno del Estado de Puebla, CIESAS, 1988, p. 98; “Concierto de don Tomas de Rojas y sus hermanos,
sobre venta de tierras. Afio 1586”, Archivo Municipal de Cuauhtinchan, Paquete II, Exp. Num. 15. Citado en Luis
Reyes Garcia (comp.), Documentos sobre tierras..., p. 123 [fols. 7v-8r]; “Testamento de don Tomas de Rojas.
Ao 1623”, Protocolos de Tepeaca, Paquete 49, Exp. 2. Citado en Luis Reyes Garcia (comp.), Documentos sobre
tierras..., p. 168 [fol. 35v].

% Cacique de Cuauhtinchan y Amozoc de la parcialidad pinome. En 1581, contaba con siete surcos de maguey y
sesenta surcos para el cultivo de maiz a la orilla del jagiiecy de Amozoc. Cfr. Reyes, Cuauhtinchan del siglo XII...,
p. 41; “Testamento de don Diego de Rojas: Afio 1576, Protocolos de Tepeaca, Paquete 49, Exp. 2. Citado en Luis
Reyes Garcia (comp.), Documentos sobre tierras..., p. 112 [fol. 12r]; “Testamento de don Gonzalo Sanchez. Afio
15817, AGN, Tierras, Vol. 190, Exp. 1. Citado en Luis Reyes Garcia (comp.), Documentos sobre tierras..., p. 120
[fol. 28v].

% La tenencia india de la tierra, aun cuando los indios no tenian el derecho de posesion pleno, las tierras de los
principales o caciques “se hallaban en el derecho de disposicion de la nobleza hereditaria [...]. La venta era
posible, asi como la cesion por herencia, dote, regalo”, cultivadas por macehualli o terrazgueros, y la mayoria de
los productos de la tierra se les entregaba a los nobles. Hanns J. Prem, Milpa y hacienda. Tenencia de la tierra
indigena y espariiola en la cuenca del Alto Atoyac, Puebla, México (1520-1650), trad. Maria Martinez Pefialoza,
Meéxico: CIESAS, FCE, Gobierno del Estado de Puebla, 1988, p. 51.

DB DT AEAL N AL LA LA LA LA LA LA L AL A L A
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

31



la monarquia: congregando asentamientos dispersos o pueblos que habian quedado diezmados
por epidemias, reagrupandolos y formar niicleos urbanos conforme al orden espafol.”

El misionero Francisco de Mendieta llevd a cabo el plan de reduccion en algunos
asentamientos indios y pueblos de la jurisdiccion territorial del pueblo-cabecera de Cuauhtinchan.
En 1558, en el capitulo de Huejotzingo presidido por el fraile Francisco de Mena, “Comisario
General de las Indias, proveyeron por guardian segundo de Quauhtinchan 4 Francisco de
Mendieta el cual ayuntd aquel pueblo y lo puso en traza por sus calles y policia, asi la cabecera
como los sujetos”.”

La politica de congregaciones aplicada en Amozoc —elemento que determind la
continuidad de la devocional— implicé un ordenamiento urbano conforme a las instrucciones
del virrey Luis de Velasco; es decir, la traza urbana. A pesar de la diversidad étnica presente
desde la primera congregacion, el sentido de pertenencia se sostuvo por la devocion a la Virgen

Maria en su advocacion asuncionista como imagen titular de Amozoc.

En el afo dos acatl, de los macehualli nadie quiere venir [al nuevo sitio]; luego por
autorizacion del guardian fray Francisco de Mendieta, a quienes no querian venir les
fueron quemadas sus casas y los techos destruidos. También fue cuando se erigid y
fundé Santa Maria Asuncion, alla en los llanos de Amozoc, que estan en la orilla del
bosque: eran tierras de guerra. El mencionado guardian por si mismo traz6 y midio los
solares [concibid la forma en] que seria el pueblo, acompainiado del corregidor Sebastian
Laso La Vega.”

Fray Francisco de Mendieta,” ademas de consolidar la reduccion con uso de la fuerza en
Cuauhtinchan en 1558 —pues “a quienes no querian venir les fueron quemadas sus casas y los
techos destruidos”™—,” también se ocup6 de las reducciones de pueblos sujetos. Amozoc fue

congregado nuevamente y no trasladado: se robustecio con habitantes que vivian en las laderas,

% Cfr. Pablo Escalante Gonzalbo y Antonio Rubial Garcia, “Los pueblos, los conventos y la liturgia”, en Pablo
Escalante Gonzalbo (coord.), Historia de la vida cotidiana en México: tomo I: Mesoameérica y los ambitos
indigenas de la Nueva Esparia, México: El Colegio de México, FCE, 2004, p. 369.

% De Mendieta, “Relacion de lo que hicieron...”, p. 91.

7 Libro de los guardianes y gobernadores de Cuauhtinchan (1519-1640), paleografia, introduccion y notas de
Constantino Medina Lima, México: CIESAS, 1995, p. 51 [fol. 11r].

% En los Catalogos de los Religiosos de la Provincia del Santo Evangelio, MSS., del fraile Francisco Antonio de
la Rosa Figueroa, indica que fray Francisco de Mendieta fue uno de “los que vinieron en 1542 con Fr. Jacobo de
Tastera, y afiade que era hijo de la Provincia de Cantabria”. De Mendieta, “Relacion de lo que hicieron...”, p. 91.
% Libro de los guardianes...,p. 51 [fol. 11r].

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

32



llevandolos a la llanura durante la segunda mitad del siglo XVI y principios del XVIL.'® En
1559, el guardian y el corregidor de Cuauhtinchan, junto con la nobleza india de las antiguas
parcialidades (nahua y pinome), fundaron el pueblo indio de Amozoc.

De esta manera, la policia cristiana establecia los padrones urbanos que debian seguir
los actores sociales encargados de fundar un poblado. Esto incluia el trazado de calles y plazas
en forma de damero —de influencia renacentista— y la dotacion de agua mediante acueductos
u otros depositos.'”! El segundo guardian de Cuauhtinchan sigui6 estos protocolos de fundacion
de naturaleza religiosa, celebrando una misa y alzando una cruz de madera en el lugar donde se
construiria el convento de Amozoc.

A continuacion, se realizaba el trazado de las manzanas cuadrangulares de acuerdo con
la traza ortogonal, igual que en las fundaciones de espafioles, “a cordel y regla”. El proceso
comenzaba por la plaza y el espacio destinado al convento y a los edificios administrativos
(cabildo), situados en el centro.!” Hacia el exterior de ese nucleo se delimitaron cinco cuadras
por cinco,'” anticipando la futura expansion de Amozoc, para finalmente repartir los solares
entre los caciques indios y el resto de la poblacion, formando un asentamiento compacto.

El Mapa de Cuauhtinchan No. 4 (MC4), o Mapa de los linderos de Cuauhtinchan ario
1563, con influencia occidental pero técnicas y tradicion cartografica indias, ilustra claramente
el trazado de los pueblos con nombres escritos en caracteres del alfabeto espafiol, entre ellos
Amozoque. Es posible que el mapa se elaborara en 1563, ya que representa planos de fundaciones
de finales de la década de 1550.'™ La cuadricula del pueblo de Amozoc aparece constituido por
veinticinco manzanas que parten de su plaza central, donde se ubicaba el mercado [Imagen 1.1].'®

La uniformidad de las calles con angulos de 90° permitié que Amozoc surgiera como
un nuevo pueblo ordenado, resultado del trabajo del fraile Francisco de Mendieta y de la

colaboracion del poder civil y la nobleza india. La fundacion de Amozoc motivo la destruccion

10 Libro de los guardianes..., p. 51 [fol. 11r]. En marzo de 1604, el congregador Juan Ximénez Arriancho inicid
nuevamente una reduccion de indios aislados del centro urbano de Amozoc, ubicados en la antigua sementera
de Cuauhtinchan y Tepeaca, en las tierras de Santa Clara Tepalcayuca, es decir, al oriente del asentamiento. Se
congregaron 17 personas “junto al pueblo”, tal vez para formar afios mas tarde uno de los primeros barrios indios
que se integraba al sistema novohispano en Amozoc: el barrio de Tepalcayuca. “Solicitud de amparo sobre posesion
de tierras de Diego de Luna y Bartolomé de Luna. Afio 1605”. Protocolos de Tepeaca, Vol. 49, Exp. I G. Citado en
Luis Reyes Garcia (comp.), Documentos sobre tierras..., p. 163 [fol. 2r].

101 Cfr. Rubial, El cristianismo..., p. 64.

102 Cfr. Arriaga, op. cit., p. 1.

13 Cfy. Alan Durston, “Un régimen urbanistico en la América Hispana colonial: el trazado de damero durante
los siglos XVI y XVII”, Historia, vol. 28, 1994, pp. 67-68. http://revistahistoria.uc.cl/index.php/rhis/article/
view/15755/12849.

104 Cfr. Reyes, Cuauhtinchan del siglo XII..., p. 19.

195 Cfi. Keiko Yoneda, Los mapas de Cuauhtinchany la historia cartogradficaprehispanica. México: AGN, 1981, p. 56.

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

33



de la antigua ermita, erigida en 1531 o 1532, para iniciar la construccion del convento
franciscano: “La iglesia de all4 se derrumb¢ y se cambi6 a Santa Catarina Malinaltepec [...].
En medio [de esas tierras] se establecieron y asentaron los otomies, el religioso los separo y ¢l
mismo les reparti6 las tierras de guerra”,'* por orden del segundo virrey Luis de Velasco.'"” El
asentamiento urbano de Amozoc fue oficialmente aprobado por el virrey.'%

La formacién de una red de caminos que conectaba Amozoc con otros pueblos —por
ejemplo, Nopalucan y Cuauhtinchan— y con ciudades como Tepeaca y la Puebla de los Angeles,
fortalecio los vinculos con centros urbanos y rutas comerciales del sistema novohispano.'”
Ya desde 1532, como se analiz6, la congregacion de Amozoc buscaba establecerlo como
un “pueblo de paso”, un lugar para el descanso de viajeros y sus animales, habilitado para
ofrecer alojamiento mediante un meson. En la segunda mitad del siglo XVI, Amozoc continud
brindando este servicio, pero ahora el derrotero se integraba al camino real a Veracruz, lo que
incrementaba su movilidad y relevancia regional.

En esencia, la fundacion del pueblo ratifico el patrocinio de la imagen de Santa Maria
de la Asuncion como tutelar del pueblo indio de Amozoc, devocion que se fortalecid durante las
décadas posteriores del siglo XVI. La presencia de la imagen bajo resguardo de los mayordomos,
la distribucion de tierras realizada por el fraile doctrinero Francisco de Mendieta y la conexion

con otras poblaciones mediante caminos consolidaron la organizacion social india en Amozoc.

196 Libro de los guardianes..., p. 51 [fol. 11r].

107 Santa Catarina Malinaltepec, de acuerdo con Luis Reyes, estaba ubicada a mas de dos kiléometros del pueblo
indio de Amozoc, donde se encontraba un asentamiento prehispanico. En la actualidad es un barrio de la cabecera
de Amozoc llamado San Andrés las Vegas. El nombre de la ex hacienda “viene del apellido de su duefia Juana de
la Vega” en el siglo XVIII. Rodriguez Pérez, op. cit., p. 27; Reyes, Cuauhtinchan del siglo XII..., p. 148.

18 En 1564, el virrey Velasco sefiala que tenia noticia del pueblo de Amozoc al menos cuatro afos atras, gracias a
la relacion que hicieron los principales de Cuauhtinchan: “con mi licencia e aprobacion por aberiguacion que hizo
Lazo de la Bega corregidor del dicho pueblo se hizo cierta poblacion de gente en los términos del dicho pueblo
de Guatinchan donde dizen Amozoque [...] y que me consta que la dicha poblaciéon de Amozoque se hizo por mi
mandado”. “Al corregidor de Guatinchan sobre el anparo de la poblacion que se hizo en Amozoque por mandado
de Vuestra Sefioria ¢ que si un Cristobal Baliente es perjudicial o parte para la ynquietud de la dicha poblacion se
castigue e destierre. Aflo 1564, AGN, Mercedes, Vol. 7. Citado en Luis Reyes Garcia (comp.), Documentos sobre
tierras..., pp. 107-108 [Fol. 385].

1 En la segunda mitad del siglo XVI y el siglo XVII, el pueblo de Amozoc fue incorporado en la ruta comercial
de la Nueva Espafia, entre la metropoli y la ciudad de Puebla al puerto de Veracruz. Para llegar a Veracruz, se
utilizaba el camino de menor distancia e iniciaba en Puebla por el camino real de Amozoc que conectaba con
Acajete, El Pinal, Nopalucan, El Seco, San Andrés Chalchicomula, Maltrata y Orizaba. Es claro que, décadas mas
tarde, se fundaron pueblos estratégicos que hacian mas accesible la circulacion de poblacion, medios de transporte
y mercancias. El segundo camino también incluia a Amozoque, de Puebla a Tepeaca para llegar a Orizaba, “su
trayecto era: Puebla-Tepeaca-Tecamachalco-Tlacotepec-Tehuacan-Acultzingo-Orizaba”. Juan Manuel Marquez
Murad, “El mapa de Cuauhtinchan MC4. Primer documento cartografico de la region del valle central de Puebla”,
Boletin de Monumentos Historicos, nim. 10, mayo-agosto, 2007, p. 8. https://mediateca.inah.gob.mx/repositorio/
islandora/object/issue%3A701.

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

34



Paralelamente, aunque el MC4 muestra el trazo de los caminos al estilo de la cartografia
occidental, se continuaron usando las antiguas veredas prehispanicas, ahora enlazando con mas

centros poblacionales, como el pueblo sujeto de Chachapatzinco,'’y otras pequefias comunidades

111 112

cercanas al nuevo centro urbano de Amozoc, por ejemplo, Xocotzinco,'"' Malinaltepec
Ecatepec,'”® entre otros [Imagen 1.2]. Los frailes colocaban cruces en las encrucijadas de los
caminos que atravesaban pueblos y ciudades de la Nueva Espafia, promoviendo no solo la
devocion a la Virgen Maria en diferentes advocaciones, sino también la de la Santa Cruz.'*

Del mismo modo, en Amozoc colocaron una cruz a orillas del camino Puebla—Tepeaca
para proteger a los viajeros [Imagen 1.1]. Los viandantes que no necesitaban descansar o adquirir
productos para ellos o sus animales continuaban su trayecto por otra via sin entrar en Amozoc,
pero quienes requerian abastecerse de viveres debian pasar por el centro del poblado. La cuarta
condicion fue la construccion del convento franciscano durante la segunda mitad del siglo X VI,
dedicado a Santa Maria de la Asuncion, cuyo estudio se aborda en el siguiente apartado.

En sintesis, la continuidad de la devocion a la imagen de la Asuncion se debid a la
organizacion de los cofrades y caciques de Amozoc y Cuauhtinchan, junto con los frailes.
También porque, en 1554, se adjudicaron tierras a la santa patrona que aseguraban los ingresos
para la festividad y para los franciscanos. La entronizacion de la imagen, la posesion de sus
tierras y la ermita edificada en la década de 1530 posibilitaron la permanencia de la devocion.
El pueblo trabajaba colectivamente para sostener el culto divino y la fiesta anual de la Virgen;
ademas, los habitantes de Amozoc —especialmente los indios caciques— ocupaban el cargo de

cofrades, integrandose después en el cuerpo de reptblica.'"”

110 Chachapatzinco o Chachapalsingo fue un pueblo sujeto de la cabecera de Amozoc. Proviene del término nahuatl
chachapalli, olla de barro. Su glifo es una montafia con una olla en su cima. Actualmente es la comunidad de San
Salvador Chachapa, junta auxiliar de Amozoc. Cfr. Gerhard, Geografia historica..., p. 229; Kirchhoff, et al., op.
cit., p. 187.

1 Xoco-tzinco, diminutivo de Xocotlan y éste deriva de Xocotitlan, “palabra mexicana que expresa [...] el asiento
de una deidad” y se ubicaba sobre una loma muy antigua. En la actualidad, es la localidad de San Diego Jocotzin-
g0, Amozoc. Ver. Peiiafiel, op. cit., p. 316; “Testamento de don Pedro de Luna. Afios 1589-1591”, Archivo Mu-
nicipal de Santo Tomas Hueyotlipa, Paquete 1, Exp. 1. Citado en Luis Reyes Garcia (comp.), Documentos sobre
tierras..., p. 145.

112 Malinaltepec proviene de la palabra nahuatl malinalli, planta que se enreda y tuerce. El término significa “cerro
de cordeleros”. Hoy en dia es el barrio de San Andrés las Vegas. Cfr. Penafiel, op. cit., pp. 143-144.

113 Actual colonia de San Diego Ecatepec, Chachapa.

14 Cfr. Rubial, El cristianismo..., p. 187.

115 Los indios nobles de Amozoc y Cuauhtinchan se colocaron al frente de la corporacion de seglares como un
espacio de poder, y tal funcion estaba vinculada a su estatus social, por lo cual, es posible que los mayordomos
de la cofradia titular formaran parte de los funcionarios de la Republica de naturales a partir de la segunda mitad
del siglo XVI. Cabe destacar que algunos de los mayordomos de 1554 y otros, por ejemplo, el cacique Gonzalo
Sanchez Mistliimatzin, integraban el cabildo indio de Cuauhtinchan, y, por tanto, del de Amozoc, aunque no todos

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

35



La fundacion del pueblo en 1559, bajo el auspicio de la devocion mariana y mediante
la politica de congregaciones, fue realizada por el padre guardidn Francisco de Mendieta
segun el proyecto geopolitico de la Corona, creando un asentamiento compacto. Finalmente,
la construccion del convento en este pueblo de paso, consagrado a Santa Maria de la Asuncion,
acrecento la devocion y fortalecid la organizacion social de caciques y sefores principales,
macehualli y doctrineros. La devocién mariana, como se ha sefialado, funcioné como un
elemento de cohesion social e identidad para la comunidad amozoquense del siglo XVI,

sostenida mediante la fiesta patronal y el culto divino.

I.IIl Convento de Santa Maria de la Asuncién en Amozoc

La construccion de recintos conventuales en los pueblos de indios del centro de México tuvo
como objetivo consolidar la conquista militar mediante la evangelizacion y las reducciones de
naturales, reuniéndolos en espacios urbanos con plaza central, iglesia y calles en reticula.''° Estos
asentamientos compactos “tenian un nucleo indiscutible formado por el conjunto conventual:
centro de la vida religiosa, ambito de aprendizaje, campo de experimentacion tecnologica y
foco de occidentalizacion en el sentido mas amplio del término”.""”

Los doctrineros se apropiaron de estos espacios, urbanizandolos y sacralizandolos,
apoyando la fundacion de pueblos e impulsando devociones a un santo especifico en cada
uno.'"® Las 6rdenes mendicantes establecieron conventos en las cabeceras de pueblos de indios
con la finalidad de desarraigar creencias prehispanicas y evangelizar con mayor rapidez al
mantener a la poblacion congregada, ensefiando asimismo a los nuevos subditos castellano,
artes manuales y oficios.!'”

Los misioneros franciscanos decidieron establecer doctrinas para su sostenimiento y
llevar a cabo el proyecto evangelizador, lo que requeria aprender las lenguas nativas y conocer
la historia y costumbres de las sociedades indias del altiplano.'* Las doctrinas, como unidades

de administracion religiosa, se fijaron en cada pueblo-cabecera de indios, manteniendo la

los funcionarios. Cfr. Libro de los guardianes...; “Testamento de don Gonzalo...”, op. cit., p. 121 [fol. 31r].

116 Cfr. Garcia Martinez, “La época colonial hasta 17607, 2008, pp. 131-133.

117 Escalante y Rubial, “Los pueblos, los conventos...”, p. 372.

18 Cfr. Rubial, El cristianismo..., p. 67; Garcia Martinez, “La época colonial hasta 17607, 2008, p. 133.

19 Cfr. Fabian Valdivia Pérez (coord.), Guia de Patrimonio Religioso de la Ciudad de Puebla, 2* ed., México: H.
Ayuntamiento de Puebla, UNESCO, 2014, p. 31.

120 Cfr. Bernardo Garcia Martinez, “Los afos de la conquista”, en Erik Velasquez Garcia, et al., Nueva historia
general de México, novena reimpresion, México: El Colegio de México, 2019, pp. 197-198.

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

36



misma extension territorial debido a la densidad poblacional multiétnica.'?! “Debia de tener su
maxima expresion fisica en un conjunto de iglesia y convento disefiado para la funcioén que se

queria desempefiar”,'**

vinculdndose con la instalacion y resguardo de los cuerpos concejiles o
cabildos de indios.'*

En cuanto a las guardianias, eran aquellas unidades socio-juridicas, es decir, los
conventos, que estaban bajo la direccion de un guardidn elegido por los miembros de la
orden franciscana por un tiempo determinado.'* La guardiania se formaba por integrantes de
la comunidad religiosa franciscana, “autonoma” en términos econdémicos, que vivian en el
convento y practicaban las normas de la orden, asi como también se encargaban de la labor
evangelizadora de la feligresia india.'”® De esta unidad dependian las vicarias o visitas que
fueron pequeinos asentamientos poblacionales localizados dentro de la jurisdiccion eclesiastica
de la doctrina,'* por lo cual, los frailes las asistian ocasionalmente, pero el centro receptor era
el convento del pueblo-cabecera donde residian los misioneros.

La edificacion de las casas conventuales y templos anexos requirio la mano de obra nativa
durante el proceso de congregaciones de indios, en la segunda mitad del siglo XVI. Los frailes,
a la par de los encomenderos y caciques, aprovecharon el trabajo indio y el tributo, erigiendo
suntuosos recintos conventuales, pese al voto de pobreza y la renuncia a bienes materiales que
estaban sujetos las 6rdenes mendicantes,'?’” aunque también existieron conventos sencillos y
austeros. La fabrica de los conjuntos monasticos estuvo supervisada por los religiosos y, en
algunos casos, contd con la instruccion de maestros canteros, pero la ereccion la realizaron los
indios.'?

Por esta razon, el primer virrey de la Nueva Espaifia, Antonio de Mendoza (1535-1550),
ajusto los tipos de construcciones conventuales de las 6rdenes mendicantes con el proposito
de que existiera homogeneidad mediante la «traza moderada». De acuerdo con las normas

mendocinas sobre los conjuntos mondsticos y obras publicas:

121 Cfr. José Manuel Martinez Aguilar, “Formacion y usos de los conventos en la provincia franciscana de Michoa-
can durante el virreinato”, Historia Mexicana, vol. 70, num. 2, 2020, p. 611. http://www.scielo.org.mx/pdf/hm/
v70n2/2448-6531-hm-70-02-599.pdf; Owenby, op. cit., p. 72.

122 Bernardo Garcia Martinez, “Los afios de la expansion”, en Erik Velasquez Garcia, et al., Nueva historia
general..., p. 226.

123 fdem.

124 Cfr. Valdivia (coord.), op. cit., p. 33; Rubial (coord.), La Iglesia..., p. 44.

125 Cfr. Rubial (coord.), La Iglesia..., pp. 44-55.

126 Cfir. Martinez Aguilar, “Formacién y usos...”, p. 611.

127 Cfr. Valdivia (coord.), op. cit., p. 31

128 Cfi. Gloria Espinosa Spinola, Arquitectura de la conversion y evangelizacion en la Nueva Espaiia durante el
siglo XVI, Almeria: Universidad de Almeria, Servicio de Publicaciones, 1998, p. 79.

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

37



[...] ha habido grandes yerros, porque ni en las trazas ni en los demas no se hacia lo que
convenia, por no tener quien lo entendiese ni supiese dar orden de ello. Para remedio
desto, con los religiosos de San Francisco y San Agustin concerté una manera de traza
moderada, y conforme a ella se hacen todas las casas. Es necesario que V.S. haga lo

mismo con los de Santo Domingo, porque comienzase agora muchos monesterios y han

de hacer mas.'®

La traza moderada establecia un patrén arquitectonico general para los recintos conventuales,
aunque se introdujeron modificaciones en las estructuras y decoraciones a lo largo de los siglos
XVIy XVII Los conventos del siglo XVI solian componerse de tres unidades arquitectonicas:
la arquitectura de conversion, el templo o iglesia, y las dependencias monasticas.'** La primera
incluia el atrio, las capillas posas y la cruz atrial; la segunda correspondia al templo conventual
de una sola nave, sin crucero, con contrafuertes exteriores y orientado de este a oeste, con
presbiterio rectangular o poligonal, y las cubiertas podian ser de boveda de cruceria, de cafion,
de madera o mixtas."! El claustro, la porteria, las celdas, el refectorio, la cocina y la sala de
profundis, entre otros espacios, conformaban la tercera unidad.'*?

La construccion y la extension de los recintos conventuales dependieron tanto del
apoyo de los cuerpos de republica como de las autoridades espaiolas, asi como del esfuerzo
de los indios y de la jerarquia de los pueblos donde se establecian las doctrinas, especialmente
aquellos que fungian como cabeceras. Aunque los complejos arquitectonicos del siglo XVI
continuaron siendo centros “de un amplio espectro de actividades religiosas, culturales, politicas
y econdmicas [...], la magnitud de la empresa constructora requirié de un esfuerzo tan grande
que no se puede comparar con las actividades de conservacion, restauracion o decoracion de las
épocas sucesivas”.!3

Asimismo, las ordenes religiosas lograron crear una red de asentamientos misioneros
que vinculaba pueblos y ciudades en torno a las capitales principales de la Nueva Espaia hacia

finales del siglo XVI; por ejemplo, los dominicos en el centro y sur del reino. Los franciscanos

129 “Relacion, apuntamientos y avisos que por mandado de Su Majestad dio Don Antonio de Mendoza, Virrey de

Nueva Espaiia, a Don Luis de Velasco, nombrado para sucederle en este cargo”. DIA, Vol. VI, pags. 33-34. Citado
en Espinosa, op. cit., p. 74.

130 Cfr. Gloria Espinosa Spinola, “La arquitectura mendicante novohispana del siglo XVI: evolucion constructiva”,
Cuadernos de Arte de la Universidad de Granada, nim. 27, 1996, p. 58. https://revistaseug.ugr.es/index.php/caug/
article/view/10790/8869.

131 Ibidem, pp. 58-59.

132 Cfr. Espinosa, Arquitectura de la conversion..., pp. 74-75.

133 Alessia Frassani, Artistas, mecenas y feligreses en Yanhuitlan, Mixteca Alta, siglos XVI-XXI, trad. Patricia
Torres Londofio, México: UNAM, IIE, Universidad de los Andes, 2017, p. 81.

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

38



conectaron el altiplano central, especialmente la region de Puebla-Tlaxcala,"** erigiendo
conventos que se comunicaban para llevar a cabo su mision evangelizadora en pueblos de tipo
urbano, distantes entre si, pero sujetos a una casa matriz de la orden.'*

La construccion de conventos en pueblos de indios que no eran cabecera de partido, sino
unicamente pueblos-cabecera, evidenciaba su importancia en la region Puebla-Tlaxcala. Tal
fue el caso de Huaquechula, Tecali, Cuauhtinchan, San Francisco Iztacamaxtitlan y Amozoc.'¢
El convento y los frailes constituyeron elementos esenciales en las fundaciones de pueblos
mediante la politica de congregaciones a partir de 1550, articulando una relacion estrecha entre
la poblacién india y los caciques. Por ejemplo, la congregacion de Acatzingo, al contar con
frailes y convento, permiti6 la separacion de siete barrios de la ciudad de Tepeaca para fundar
una nueva poblacion.'’

Por otro lado, la fundacion del pueblo indio de Amozoc en 1559 implic6 la destruccion
de la antigua ermita de la década de 1530, iniciando la edificacion del convento y de la iglesia
anexa en los solares destinados por los caciques de Amozoc y Cuauhtinchan en afios posteriores.
El objetivo fue construir un nuevo convento franciscano que pudiera integrarse a la red de
recintos conventuales de la region Puebla-Tlaxcala y vincularlo con dos ciudades de gran
relevancia: Tepeaca y Puebla de los Angeles, ademas de establecer un pueblo-cabecera con sus
respectivos pueblos sujetos.'*®

Ante la ausencia de una ermita, la poblaciéon de Amozoc debid asegurar un espacio para
el culto divino en las ocasiones en que los frailes menores la visitaran. Por ello, es probable que
los indios se organizaran en jornadas laborales para levantar una iglesia provisional, de rapida
construccion y puesta en funcionamiento. Esta capilla provisional resguardaria la imagen titular
de Santa Maria de la Asuncion y permitiria iniciar la edificacion del convento y del templo,

como ocurri6 también en Huejotzingo y Cuauhtinchan.'’

134 [dem.

135 Cfr. Antonio Rubial Garcia, “Las ordenes mendicantes evangelizadoras en Nueva Espafia y sus cambios
estructurales durante los siglos virreinales”, en Maria del Pilar Martinez Lopez-Cano (coord.), La Iglesia en Nueva
Espariia. Problemas y perspectivas de investigacion, México: UNAM, IIH, 2010, p. 221.

136 Cfr. Gomez Garcia, Los anales nahuas..., p. 136.

37 Cfir. Morales y Mazin, op. cit., p. 131.

138 Entre ellos el pequefio pueblo de Chachapatzinco y Santa Catarina Malinaltepec. Cfr. Gerhard, Geografia
historica..., p. 229; Reyes, Cuauhtinchan del siglo XII..., p. 148; “Testamento de dofia Maria Ruiz de Castafieda
casica de Guatinchan. Afio 1652”, Protocolos de Tepeaca, Paquete 77, Exp. 2. Citado en Luis Reyes Garcia (comp.),
Documentos sobre tierras..., p. 173 [fol. 48r].

139 Cfrr. Lopez Meléndez, op. cit., pp. 56-57; Efrain Castro Morales, “Noticias documentales acerca de la construccion
de la Iglesia de San Miguel de Huejotzingo, Puebla”, Boletin de Monumentos Historicos, nim. 4, enero-diciembre,
1980, pp. 10-12. https://revistas.inah.gob.mx/index.php/boletinmonumentos/article/view/12763/13882.

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

39



La desaparicion de la primera iglesia de Amozoc y el proyecto inmediato de construir
una capilla provisional, con un espacio para los ornamentos del culto y habitaciones para el
descanso de los frailes, facilito la ampliacion de las tierras destinadas al nuevo convento,
posiblemente mediante donaciones de los propios caciques de Amozoc. Como antecedente
pueden mencionarse las donaciones de Tomas de Rojas y Gonzalo Sanchez para el sostenimiento
de la devocion a la Asuncion en 1554.'* En el sitio elegido para la capilla provisional se trazaron
las calles y se repartieron los solares en 1559, por fray Francisco de Mendieta —guardidn de
Cuauhtinchan— y el corregidor Sebastian Lazo de la Vega.'"!

Finalizada la iglesia temporal, los indios comenzarian la construcciéon del nuevo
convento; sin embargo, diversas circunstancias prolongaron la conclusion parcial del conjunto
arquitectonico hasta 1582,'* cuando los padres franciscanos llegaron de manera “permanente”
con el establecimiento de su guardiania como pueblo-cabecera. Entre dichas circunstancias
destacaron las epidemias que azotaron la segunda mitad del siglo X VI, obligando a suspender
las obras. La peste de 1576-1581, por ejemplo, redujo drasticamente la poblacion de la Nueva
Espafia,'* llegando casi a la mitad. Aunque existieron epidemias menos severas antes y después,

esa dejo a menos de dos millones de indios.'*

Ocurri6 la “gran enfermedad” uey cocolitztli. 6 tecpatl 1576. [...] El dia primero de
agosto comenzo6 la enfermedad, demasiado fuerte, en Tecamachalco; no se podia resistir.
Entonces, a fines de agosto, ya se inicia la procesion a causa de la enfermedad. [...] Por
ésto, varias personas murieron: jévenes, muchachas, casados, viejos, viejas [y] nifios.
[...] De tres o en dos dias morian por hemorragia; les salia sangre por la nariz, por
las orejas, por los o0jos, por el ano. A las mujeres les salia sangre por sus entrepiernas.
A nosotros los varones nos salia sangre por el miembro. Algunos morian por diarrea,

recaian al instante; luego por esto morian.'#

Estas epidemias no solo marcaron el imaginario colectivo de la comunidad amozoquense, sino

que influyeron en los movimientos poblacionales, las congregaciones de indios y el abandono de

140 Cfr. “Donacion de tierras...”, op. cit., p. 104 [fol. 138v].

41 Libro de los guardianes..., p. 51 [fol. 11r].

192 Ibidem, p. 61 [fol. 17r].

43 Cfr. Margarita Menegus Bornemann, Del sefiorio a la Republica de indios. El caso de Toluca: 1500-1600,
Meéxico: Ministerio de Agricultura, Pesca y Alimentacion, Secretaria General Técnica, 1991, p. 224.

144 Cfrr. Garcia Martinez, “Los afios de la expansion”, p. 253.

%5 Anales de Tecamachalco..., pp. 74-76 [fols. 27v-28v].

LD LD LD LD O LD 0D 6D LD 6D 4D 6D &
SIVICISICIVI LI ITINGTIUS R

40

BLOEDED
GG E Y



tierras.'*® La disminucion de la poblacion india afect6 directamente la continuidad del proyecto
constructivo del complejo arquitectonico conventual de Amozoc debido a la escasez de mano
de obra.

“Durante la construccion, las pérdidas de poblacion no s6lo demoraban las obras, sino
que provocaban cambios en el proyecto original”,'*’ pues los edificios conventuales —amplios y
suntuosos— habian sido concebidos para albergar a un nimero mucho mayor de habitantes del
que existia después de las epidemias y del trabajo excesivo de los indios.!*® Asi, las edificaciones
debieron ajustarse a las nuevas condiciones demograficas de las Gltimas décadas del siglo XVI.

Otra razon para el retraso en la construccion del convento de Amozoc fue la rotacion
trienal de los frailes guardianes responsables de la cura de almas en Cuauhtinchan, dado
que Amozoc seguia siendo un pueblo de visita dentro de esa jurisdiccion doctrinal. “Por lo
tanto, ningn oficial supervisaba por completo una obra, sino que el proyecto se sujetaba a
la revision de sus sucesores”.'” A ello se sumaba que en Amozoc no residian los misioneros;
por el contrario, las obras, conforme a las normas mendocinas, eran dirigidas por los frailes de
Cuauhtinchan solo cuando asistian ocasionalmente a la poblacion.

En todo caso, el Mapa de Cuauhtinchan No. 4 sefiala que el proceso de edificacion del
convento de Amozoc continuaba en 1563, como lo evidencia el glifo-iglesia.!*® Este elemento
arquitectonico aparece en la mayoria de las trazas urbanas de pueblos y ciudades representadas
en dicho mapa, como Tecali, Acatzingo, Cuauhtinchan, Tepeaca, Tlaxcala, entre otras. El glifo
presenta algunas variantes —triple arcada o sencilla— determinadas por la jerarquia de las
iglesias (guardianias o visitas) y de los asentamientos urbanos."”! Dentro de la traza ortogonal
de Amozoc, el glifo-iglesia se ubica en el centro del pueblo, hacia el margen derecho del mapa,

siguiendo el mismo patrén que los demas asentamientos. '™

146 Cfir. Garcia Martinez, “Los afios de la expansion”, p. 253.
47 George Kubler, Arquitectura Mexicana del siglo XVI, trad. Roberto de la Torre, Graciela de Garay y Miguel
Angel de Quevedo, México: FCE, 1984, p. 188.
148 Cfr. Garcia Martinez, “Los afios de la expansion”, p. 257.
149 Kubler, op. cit., p. 188.
150 Sobre la linea de investigacion propuesta por Keiko Yoneda, acerca del significado de las iglesias pintadas
dentro de la traza de las calles de los pueblos, particularmente el glifo de la iglesia de Amozoc refiere al convento
en construccion y no al templo en si. Segun las fuentes de la época, la antigua ermita de Amozoc se derrumbo y el
templo de una sola nave se termino en los ultimos afios del siglo XVI. Por lo cual, para 1563, continuaba la fabrica
del convento bajo la direccion del segundo guardian de Cuauhtinchan como ocurrié en ese pueblo, priorizando
las habitaciones y espacios de rigor de uso franciscano. No obstante, teniendo en cuenta que la capilla provisional
se levant6 en unos aflos después de la fundacion, en 1559, posiblemente el glifo también atafie a este espacio; la
representacion de la iglesia en los pueblos de Amozoc y Cuauhtinchan son iguales. Por lo tanto, es posible que el
simbolo arquitectonico del MC4 aluda a la iglesia temporal, puesto que en esos afios los dos centros contaban con
la suya.
151 Cfr. Marquez Murad, “El mapa...”, p. 4; Yoneda, op. cit., p. 56.
152 [dem.

%

LD LD LD DO L0 6D LI 6D LD LD LD 0D ED 0D
CPVICISIVICICOVI O VIV I VI VIV Y

41



La poblacion amozoquense continu6 trabajando en la construccion del convento a pesar
de las circunstancias que atravesaba la Nueva Espafia. La organizacion social de los indios de
Amozoc, bajo el patrocinio de la devocion a la imagen de Santa Maria de la Asuncidn, se vio
fortalecida con la llegada de los frailes franciscanos en 1582, momento en el que se asigno al
primer guardian del convento [Ver. Tabla I]: “En el afio doce tochtli, el 12 de marzo, entraron
y se establecieron los sacerdotes en Amozoc. El primer guardian fue fray Alonso Jiménez.
Entonces ocurri6 el gran terremoto que destruyo el tepozcalli (campanario)”.'™

Este suceso confirm¢ la disposicion de los aposentos franciscanos y la conclusion de
la primera etapa del claustro y demads espacios de rigor, aunque el proyecto del nuevo templo
seguia en marcha y mostraba un avance significativo, pero aiin inconcluso. Segun los criterios
del siglo XVI, Amozoc alcanzaria el rango de pueblo-cabecera al contar con un monasterio en
funciones, de modo que “sean favorecidos los dichos sitios con particulares preeminencias,
para convidar a los indios a que vayan a poblar en ellos”;'** ademas de poseer una iglesia,
cabildo indio, tierras delimitadas y, sobre todo, una devocion especifica: la Asuncion.'>

Entre los més de cien conventos visitados por el comisario general de la orden franciscana
fray Alonso Ponce en la Nueva Espaia, entre 1584 y 1589, Amozoc figur6 entre los incluidos en
su trayecto por el camino real entre la ciudad de Puebla y Veracruz. El religioso se detuvo alli
el jueves 26 de septiembre de 1585:

llego andadas tres leguas al pueblo y convento de Amozoc, donde fue recibido con
mucha comunidad y fiesta de danzas y bailes. El pueblo es pequeno, y él y los de
las visitas estan subjectos a un pueblo grande no lejos de alli, llamado Cuahtinchan;
los indios, parte dellos son mexicanos y parte otomies, y todos caen en el obispado
de Tlaxcalla. El convento es muy pequefio, de tres celdas o cuatro, con su claustro
bajo, iglesia y coro asimesmo pequeios; moraban alli dos religiosos, visitoles el padre

comisario y obtiivose con ellos aquel dia y el siguiente.!'>

La informacién que proporciona la relacion acerca del convento de Amozoc es muy breve, pero
fundamental por la falta de documentacion sobre el edificio. La descripcion de fray Antonio de
Ciudad Real, secretario de fray Ponce, confirma la existencia de la unidad conventual concluida,

particularmente sus dependencias monadsticas: un claustro bajo —primera etapa— adosado

153 Libro de los guardianes..., p. 61 [fol. 17r].

154 René Acufa, Relaciones geogrdficas del siglo XVI: Tlaxcala, tomo I, México: UNAM, 1984, p. 100.

155Ver. Pedrode Oroz, etal., Relaciones de ladescripciondelaprovinciafranciscanadel Santo Evangelio. Hecha el afio
de 1585, introducciony notas de Fidel de J. Chauvet, México: Imprenta Mexicanade Juan Aguilar Reyes, 1947,p. 168.
156 Antonio de Ciudad Real, Tratado curiosoy docto de las grandezas de la Nueva Esparia, edicion, estudio, apéndices,
glosarios e indices por Josefina Garcia Quintay Victor M. Castillo Farreas, tomo II, México: UNAM, ITH, 1993, p. 97.

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

42



al lado sur de la iglesia, disposicion que respondia al clima local y aprovechaba el grado de
asoleamiento."”’

Las dimensiones del claustro o patio rectangular del siglo XVI no requerian mayor
amplitud, pues la comunidad no excedia los tres frailes misioneros. Al tratarse de un grupo
pequeiio, el claustro no alcanzo el nivel de monumentalidad de otros conventos de la region,
como Tepeaca, Tecali y Cuauhtinchan. Las arcadas de medio punto se emplearon en el claustro
bajo, abiertas hacia el jardin central, con entre tres y cuatro arcos segun cada costado [Imagen
1.3]. Este sistema permitia reducir soportes y aligerar los muros, por lo que las cubiertas de
las habitaciones se realizaron con madera y losetas de barro,'*® al igual que los corredores del
claustro [Imagen 1.4].

Las celdas, destinadas al descanso y oracion de los frailes, solian ubicarse al este o sur
del claustro;'” sin embargo, en Amozoc, las “tres celdas o cuatro” del siglo X VI se localizaron
en los lados sur y oeste del claustro bajo. Eran espacios austeros, probablemente dotados de un
remetimiento en el muro para colocar una ventana que permitiera sentarse a los frailes.'® Sus
dimensiones estrechas respondian tanto a la pobreza conventual de la orden de los hermanos
menores como al tamafio reducido de la comunidad evangelizada.'®!

La sala de profundis se situaba al poniente del convento y funcionaba como el lugar
donde se recitaba el De Profundis del salmo 128 antes de las comidas [Imagen 1.5].' El
refectorio, donde los frailes tomaban los alimentos, estaba al sur del claustro,'® al igual que
la cocina. Esta tltima se colocd en direccion sur para aprovechar las corrientes de aire que

disipaban los olores y la humedad de los almacenes.'**

157 Cfr. Yolanda Fernandez Mufioz, “Modelos arquitectonicos europeos y su influencia en los conjuntos conventuales
novohispanos”, en Rosa Perales Piqueres y Maria Pia Benitez de Unanue (coords.), Los conventos del siglo XVI de
Puebla y Morelos. Patrimonio Cultural Mundial, México: UPAEP, 2018, p. 49; Maria Yolanda Rodriguez Ochoa,
et al., “Gestion del patrimonio religioso: propuesta de una guia turistica de exconventos franciscanos poblanos
de la época novohispana”, Internacional Journal of Scientific Management and Tourism, vol. 2, num. 4, 2016,
p- 240. https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=5744217; Carlos Flores Marini, “La arquitectura de los
conventos en el siglo XVI”, Artes de México, num. 86/87, afio XIII, 1966, p. 6.
158 Cfir. Espinosa, “La arquitectura mendicante...”, p. 59.
159 Cfr. Kubler, op. cit., p. 395.
160 Cf. Dolores Dib Alvarez, “Claustros y otras dependencias”, en Rosa Perales Piqueres y Maria Pia Benitez de
Unanue (coords.), Los conventos..., p. 109.
161 Cfr. Kubler, op. cit., p. 397
12 Cfr. Kubler, op. cit., p. 396. <1 De profundis clamavi ad te, Domine; 2 Domine, exaudi vocem meam. Fiant
aures tuae intendentesin vocem deprecationis meae. 1 Desde lo hondo a ti grito, Sefior; 2 Sefior, escucha mi voz,
estén tus oidos atentos a la voz de mi suplica”. Nacar, 1984, p. 805. Citado en Dib, op. cit., p. 107.
163 Cfr. Rubial (coord.), La Iglesia..., pp. 44-45.
164 Cfr. Rodriguez, et al., op. cit., p. 241.

%

LD LD LD DO LD0D 6D LI 6D LD LD LD 0D ED 0D
CPVICISIVICICOVI O VIV I VI VIV Y

43



La porteria, ubicada al poniente, constituia el acceso al claustro y a sus dependencias
privadas. Contaba ademas con un portal de peregrinos compuesto por siete arcadas de medio
punto destinado a alojar a los viajeros que transitaban por el pueblo en busca de recogimiento.'®®
Este portal era un espacio relevante para los frailes, pues recibian numerosas visitas, por lo
que colocaban pinturas alusivas a la orden.'*® “Los peregrinos que dormian ahi por las noches
pudieron encontrar bajo sus techos y muros decorados con escenas religiosas, no solo proteccion
contra las inclemencias del tiempo sino también amparo de espiritus malignos”.'®’” La porteria
formaba un conjunto arquitectonico con la capilla abierta, como en Atlixco,'*® conformando una
triada conventual: portal de peregrinos—acceso al claustro—capilla abierta. Aunque en Amozoc
no se conservan restos visibles de esta ultima, aun se aprecian las marcas de los antiguos vanos
en la fachada [Imagen 1.6].'®

La descripcion de fray Antonio de Ciudad Real no menciona explicitamente la existencia
de la capilla abierta en el convento, quizd porque se ubicaba en el mismo espacio del portal de
peregrinos e integrada al edificio claustral, y no porque careciera de ella. La capilla abierta
“representa la solucion que concilia las costumbres prehispanicas de culto exterior con la nueva
religion, al celebrar la misa al aire libre”.'” Es un elemento fundamental de la arquitectura de
la conversion, concebido para realizar el ritual litirgico en un entorno abierto que atendiera a la
poblacion india con una clara visibilidad hacia el espacio constructivo.'”!

En este sentido, la capilla abierta de Amozoc estaba dispuesta para que los indios
permanecieran en la explanada del atrio observando la ceremonia, aunque con ciertas desventajas,
yaque se encontraba aras de pisoy dificultaba la visibilidad. También llamada “capilla de indios”,
habria concluido su construccion tras la finalizacion de la iglesia provisional, considerando que
el proyecto contemplaba avanzar en la edificacion del convento y sus dependencias, incluyendo

el portal. De ese modo, la capilla abierta sigui6 edificandose sin tomar en cuenta que hacia la

165 Cfr. Luz del Carmen Jimarez Caro, Tipologia de los templos conventuales poblanos. Andlisis arquitectonico
comparativo, México: BUAP, ICSyH, PROMEP, Area de estudios del Patrimonio Cultural, 2008, p- 15.

166 Cfr. Escalante y Rubial, “Los pueblos, los conventos...”, p. 385.

167 Ibidem, p. 386.

18 Cfr. Francisco Javier Pizarro Gomez, “Los atrios conventuales: espacios, arquitecturas e imagenes para la evan-
gelizacion”, en Rosa Perales Piqueres y Maria Pia Benitez de Unanue (coords.), Los conventos..., p. 70.

19 Las dimensiones de los complejos arquitectonicos dependian de la densidad demografica, la cercania a la capital
y de los recursos del lugar. Cfi. Kubler, op. cit., pp. 34-37. El pueblo de Amozoc, al encontrarse cerca de la ciudad
de Puebla, el meson y el portal de peregrinos fue muy concurrido por los viajeros o transetntes, este Gltimo espacio
con proporciones considerables permitia albergar a las personas que decidian hacer una parada durante su trayecto
hacia la ciudad o pueblos circunvecinos.

170 Flores, op. cit., p. 6.

! Cfrr. Espinosa, Arquitectura de la conversion..., p. 95.

LD LD LD DO L0 ED LI 6D LD LD LD 0D LD 0D
CPVICISIVICICOVI O VIV I VI VIV Y

44



década de 1580 este tipo de estructuras habia caido en desuso.'”

Por otro lado, mediante la sacristia'”? y la antesacristia—pieza situada entre el presbiterio
y la sacristia—'"* el claustro comunicaba con la iglesia en construccion, adosada al norte del
convento. Para 1585, el templo conventual de una sola nave orientado de este a oeste, acorde
con la “traza moderada”,'” ya contaba con coro y sotocoro. El coro alto, semejante a un balcon
interior que solia abarcar el ancho de la nave,'” se encontraba a los pies del templo, tal como en
la iglesia conventual de Amozoc.

En otras palabras, el coro se ubicaba en la entrada de la iglesia, donde se realizaban
los oficios divinos —maitines, laudes o visperas—'"" y permitia la existencia del sotocoro, es
decir, la parte baja del coro alto por donde ingresaba la poblacion a través de la puerta principal
del templo. En ese espacio se administraba el sacramento del bautismo y se encontraba la pila
bautismal labrada en piedra por los indios de Amozoc.'”®

Es probable que el templo anexo estuviera techado unicamente en la zona del presbiterio
rectangular, cubierto con boveda de cafion o de cruceria, debido a la importancia litirgica de este
espacio, acentuado ademas mediante escalinatas que lo elevaban respecto al nivel de la nave.
Su funcioén era dirigir la atencion de la feligresia hacia el altar mayor y reforzar la separacion
simbolica mediante el arco triunfal donde iniciaba el presbiterio.'” “El modelo de construccion
se relaciona con las practicas espafolas anteriores o contemporaneas, diferenciandose por la
ausencia de techos de dos aguas, el caracter de fortaleza y las soluciones de la relacion entre
nave y presbiterio”.'s

Cuando el comisario general de la orden franciscana visitd el convento de Amozoc
en 1585, el templo tenia ya los anchos muros levantados, aunque fue hasta 1598 cuando se

concluyo la edificacion de la iglesia gracias al techado de madera colocado por el fraile Lucas

72 Cf. Fernando Horcasitas, Teatro nahuatl I. Epocas novohispana y moderna, 2* ed., México: UNAM, 2004, p.
183.

'73 La sacristia era el lugar donde se preparaba el sacerdote para el culto divino y se guardaba el ajuar eclesiastico
como ornamentos y vasos sagrados, generalmente al lado derecho del presbiterio. Estas salas disponian de una forma
rectangular y mantenian un estilo sencillo a comparacion de los demas edificios y dependencias conventuales en la
época novohispana. Cfr. Maria Pia Benitez de Unanue, “Templos conventuales: Instrumentos de evangelizacion”,
en Rosa Perales Piqueres y Maria Pia Benitez de Unanue (coords.), Los conventos..., p. 102; Jimarez, op. cit., p.
49.

174 Cfr. Fernandez Mufioz, “Modelos arquitectonicos europeos...”, p. 48.

175 Cfr. Espinosa, Arquitectura de la conversion..., p. 74.

176 Cfr. Kubler, op. cit., p. 302.

177 Cfr. Benitez de Unanue, op. cit., pp. 97-98.

178 Cfr. Benitez de Unanue, op. cit., pp. 97-98; Jimarez, op. cit., p. 47.

17 Cfr. Espinosa, “La arquitectura mendicante...”, pp. 58-59; Flores, op. cit., p. 6.

180 Kubler, op. cit., p. 287.

LD LD LD DO LD0D 6D LI 6D LD LD LD 0D LD 0D
CPVICISIVICICOVI O VIV I VI VIV Y

45



de Morales.'®! Es posible que esta techumbre fuera de vigueria, un material perecedero que,
como en el caso de Cuitzeo,'®* dificilmente superaba veinte afios de duracion. Su uso evidencia
la disponibilidad de recursos locales, pues la sierra al sur de Amozoc ofrecia abundancia de

madera:

[...] es un bosque cercado de pueblos formados, que estan fundados en las faldas desta
sierra por ser llana, fértil y abundosa de panes [...]. Los pueblos que estan en torno
desta sierra es la Ciudad de los Angeles, a la parte del sur en cuanto a n[uest]ro centro,
y Quauhtinchan y Amozoc, y otros pueblos sujetos a Tepeaca [c] y el mismo Tepeacac,
Nopalucan y Guamantla, pueblo sujeto a Tlaxcala [...] [y] en todos estos pueblos y

lugares, y la ciudad de Cholula, se proveen desta sierra de lefia y madera gruesa en gran

abundancia.'®3

Ademas de los materiales extraidos de la sierra, la vigueria resultaba mas econémica que un
techo abovedado.'® Por ello, “los franciscanos sujetaron sus pretensiones arquitectonicas a
los recursos disponibles de la poblacion local”'® y a la posibilidad de costear los sistemas de
techumbre. Los edificios sencillos del conjunto arquitectonico conventual de Amozoc en el siglo
XVI se sostenian sobre muros anchos acordes con su altura y materiales, no por una supuesta
estructura rudimentaria o modesta. Mas bien existia la intencion de ampliar los espacios en una
segunda etapa constructiva.'s

La portada principal de la iglesia conventual de Amozoc probablemente corresponde
a la original de fines del siglo XVI. Las diversas circunstancias —epidemias, disminucion de
la poblacion, sucesion de guardianes— retrasaron la construccion del conjunto, como ocurrid
también en los conventos de la region Puebla-Tlaxcala. Esto dificultd la ejecucion de una
fachada ornamentada y obligo a priorizar otros espacios del recinto franciscano.'’” La portada
presenta elementos caracteristicos de la época en una fachada llana,'®® propios del estilo tardio

del siglo XVI. Aunque no existe documentacién que permita identificar al maestro cantero,

81 Libro de los guardianes..., p. 71 [fol. 21r].

182 Cfr. Kubler, op. cit., p. 176.

183 Acudia, op. cit., p. 72.

184 Cfr. Benitez de Unanue, op. cit., p. 94.

185 Kubler, op. cit., p. 37.

186 Ibidem, pp. 183-184.

187 Ibidem, p. 288.

'8 De acuerdo con George Kubler, los conventos de finales del siglo XVI reincorporaron la fachada llana en su
iglesia, “abandonando los contrafuertes diagonales y presentando una fachada carente de formas estructurales”.
Kubler, op. cit., p. 290.

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

46



ciertos rasgos sugieren la influencia del extremefio Francisco Becerra (1545-1605),'® dado el
tipo de ornamentacion que trabajo previamente en Espafia antes de su llegada a América.

Entre los elementos representativos del trabajo de Becerra “es recurrente una forma
de decoracion renacentista de las puertas, que consiste en columnas laterales que enmarcan la
puerta, sobre las cuales descansa un fronton roto en las esquinas de la base, decorado a su vez
con remates”.'” La portada sobria del convento de Amozoc respondia a este modelo: fronton
roto interrumpido por la ventana coral circular, dos columnas adosadas, arco de medio punto,
arquivolta sencilla e impostas con molduras clasicas [Imagen 1.7].

Algunos ejemplos de obras de Becerra son la portada poniente de la iglesia de San Martin
en Trujillo, Espafa (1553), la portada de la Dehesa de las Yeguas en Trujillo (1573) y la del
convento de Cuauhtinchan (1576)."! La primera la realiz6 junto con su padre Alonso Becerra
como oficial, mientras que las otras dos las ejecutdé ya como maestro cantero.'”” La portada de
la Dehesa de las Yeguas funcionaria como modelo en tierras americanas, con modificaciones
influenciadas por el tratado Medidas del romano de Diego de Sagredo,'*® visible también en la
portada de la iglesia conventual de Amozoc.

El convento constituia un espacio privado de los frailes, mientras que el atrio estaba
destinado a la labor evangelizadora, convirtiendo al recinto en un espacio integrador dentro de
la traza urbana.'* El atrio formo parte de la arquitectura de la conversion de los conventos,'” y
sus dimensiones dependian de la poblacion india que se deseaba congregar ante la incapacidad
de los templos y la topografia local.”® Antes de iniciar la fabrica del convento de Amozoc se
debiod construir un terraplén que serviria como base para sostener el conjunto arquitectonico.
Esta plataforma permitia también elaborar escalinatas de acceso, otorgando al convento un
caracter relevante dentro del pueblo y nivelando el terreno.'’

En el atrio se ubicaban diversas estructuras, entre ellas la cruz atrial finamente labrada

189 Ver. Antonio Pedro Molero Safiudo, La catedral de Puebla: historia de su construccion hasta la remodelizacion
neoclasica de José Manzo y Jaramillo, tesis doctoral, Madrid: Universidad Complutense de Madrid, Facultad de
Geografia e Historia, Departamento de Historia del Arte II, 2014, pp. 153-198.
190 Frassani, op. cit., p. 106.
91 Cfr. San Juan Bautista, Cuauhtinchan..., p. 30.
192 Cfr. Molero, op. cit., pp. 159-183.
193 Ibidem, p. 185.
1% Cfir. Yolanda Fernandez Mufioz y Francisco Javier Pizarro Gémez, “Transferencias de modelos constructivos
y arquitectonicos entre Extremadura y América: El caso de los conventos de la orden franciscana en la Nueva
Espafa”, Graffylia, atio 13, nim. 20, enero-junio, 2015, p. 84. http://cmas.siu.buap.mx/portal_pprd/work/sites/
filosofia/resources/PDFContent/1330/007.pdf; Frassani, op. cit., p. 120.
195 Cfr. Espinosa, “La arquitectura mendicante...”, p. 58
19 Cfr. Kubler, op. cit., p. 362; Fernandez Mufioz, “Modelos arquitectonicos europeos...”, pp. 52-53.
197 Cfr. Kubler, op. cit., p. 182.

%

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

47



y las capillas posas, instaladas en las cuatro esquinas del atrio. Cada capilla posa se componia
de dos arcos perpendiculares abiertos hacia la explanada: “con uno de ellos de frente al sentido
de la procesion para permitir al sacerdote entrar por un arco y terminada la oracion salir por el
otro directamente a la siguiente capilla”,'”® aunque en algunos casos solo tenian un arco. Estos
pequeiios oratorios, ademas de su funcion procesional, servian como espacios devocionales por
la decoracion que contenian y como estaciones de descanso durante las procesiones, de manera
similar a los recorridos que hacian los frailes en los corredores del claustro.'”

Al sur y oriente del convento de Santa Maria de la Asuncidn se encontraba la huerta,
que abastecia de alimentos a los frailes. Esto muestra que la dieta de los misioneros dependia
tanto de los cultivos locales como de los introducidos desde Europa con el paso del tiempo.>”
Las celdas comunes estaban orientadas hacia la huerta para facilitar el recogimiento durante las
oraciones.”"

Por otro lado, el jagiiey construido por los indios de Amozoc en la década de 1550
seguia en funcionamiento en 1581, segun se consigna en el testamento del cacique Gonzalo
Sanchez.?” La escasez de lluvias, asi como la falta de rios o lagos en la zona, obligaba a
aprovechar los escurrimientos de agua que generaba la topografia en temporada de lluvias,**
especialmente porque la construccion del convento atin no comenzaba. Los jagiieyes o depositos
a cielo abierto “eran una especie de pequefios lagos artificiales a los que se les construia un
dique y una compuerta en un terreno previamente apisonado y que normalmente se ubicaban en
los accesos a las poblaciones que conectaban con los Caminos Reales”.?

El jagiiey fue un elemento crucial para la fundacion del pueblo indio de Amozoc, dado el
caracter rural del asentamiento y la necesidad de garantizar agua para la poblacion congregada,
evitando su desplazamiento a otros pueblos.?*® Las corrientes de agua provenientes del norte

descendian hacia el sur siguiendo la topografia y alimentaban el deposito artificial. De este

198

Flores, op. cit., pp. 5-6.

19 Cfr. Fernandez Muioz, “Modelos arquitectonicos europeos...”, pp. 54-55. La urbanizacién y la venta de lotes
que pertenecieron al convento contribuyeron a la desaparicion de las capillas posas del convento de Amozoc, por
lo que no se conserva ninguna.

200 Cfy. Jimarez, op. cit., p. 15.

201 Ibidem, p. 15.

202 Cfr. “Donacion de tierras...”, op. cit., p. 103 [fol. 138r].

203 Cfy. “Testamento de don Gonzalo...”, op. cit., p. 120 [fol. 28v].

204 Cfr. Rojas, op. cit., p. 29.

205 Juan Manuel Marquez Murad, “Los conventos mendicantes y la apropiacion del agua”, en Rosa Perales Piqueres
y Maria Pia Benitez de Unanue (coords.), Los conventos..., p. 133. El jagiliey estaba localizado a una cuadra del
Camino Real en el siglo XVI.

206 Cfr. Marquez Murad, “Los conventos...”, p. 135.

LD LD LD DO LD0D 6D LI 6D LD LD LD 0D LD 0D
CPVICISIVICICOVI O VIV I VI VIV Y
48



modo, el jagiiey desempend un papel fundamental en la fundacién y permanencia del pueblo,
pues su ubicacion determind el asentamiento definitivo hacia la década de 1550, aunque la
poblacion ya habitaba el lugar previamente.

Cabe destacar que, una vez concluido el proyecto constructivo del convento amozoquense,
el abastecimiento de agua qued6 garantizado gracias al sistema hidraulico desarrollado en su
primera etapa. Este aprovechaba la independencia funcional del templo y el claustro, captando
el agua pluvial mediante las bajadas de los contrafuertes y conduciéndola desde los tejados
hasta el jagliey, donde se destinaba al consumo, al riego de la huerta y a diversas necesidades
cotidianas.?"’

La edificacion del complejo arquitectonico conventual se convirtid en la cuarta condicion
que asegur6 la permanencia de la devocion a Santa Maria de la Asuncion —imagen fundadora
del siglo XVI—, pues convoco la organizacion de la comunidad india de Amozoc para su fabrica
y, con ello, la constitucion de un pueblo-cabecera.’”® Aunque las devociones asignadas por los
frailes solian modificarse,”” en el caso de Amozoc los doctrineros de Tepeaca establecieron de
manera definitiva el patrocinio mariano.

No obstante, la devocion a la Asuncién no solo se mantuvo: se arraigd gracias al
impulso franciscano en su predicacion y a la organizacion de los cofrades —caciques, sefiores
principales y demas feligreses—. Es probable que desde la primera congregacion el nombre
mismo del pueblo respondiera a la devocion personal de los frailes menores de Tepeaca o de la
orden franciscana.”'’ En la Nueva Espana, las 6rdenes mendicantes propagaron las advocaciones
marianas: los franciscanos difundieron la Inmaculada Concepcion; los dominicos, la Virgen del
Rosario; los agustinos, la de la Asuncion y la Virgen del Cingulo; y los jesuitas, la Virgen de
Loreto.?"!

La alianza entre los doctrineros franciscanos, la corona y la nobleza india facilit6 la
imposicion —y el arraigo— de la devocion a la Asuncion. A pesar de las criticas protestantes al
culto a las imagenes, la Contrarreforma reafirmé la tradicion catolica sobre la veneracion a los
santos.”'? En la primera mitad del siglo XVII el conjunto conventual de Amozoc fue sometido a

una segunda etapa constructiva, que incluy6 intervenciones en el templo, el claustro, el jagiiey

27 Ibidem, p. 134.

208 Cfr. Acufia, op. cit., p. 100.

29 Cfr. Rubial, El cristianismo..., p. 89.

210 fdem.

211 Rafael Castafieda Garcia, “Introduccion”, en Rafael Castaneda Garcia y Rosa Alicia Pérez Luque (coords.),
Entre la solemnidad y el regocijo: fiestas, devociones y religiosidad en Nueva Espaiia y el mundo hispanico,
Meéxico: El Colegio de Michoacan, CIESAS, 2015, p. 13.

212 Cfr. Rubial, El cristianismo..., p. 38.

LDLD LD DO LD0D 6D LI ED LD LD LD 0D ED 0D
CPVICISIVICICOVI O VIV I VI VIV Y

49



y otros espacios.*"?

Los indios nobles, caciques de Amozoc, se integraron al orden novohispano a través del
financiamiento y ornato de la festividad dedicada a la imagen de la Asuncion como cofrades.
Esta alianza sacralizada derivé en la primera congregacion del pueblo, en 1532, y ciment? el
arraigo de la devocion a la imagen de Santa Maria de la Asuncién como elemento de cohesion
e identidad, incluso cuando aiin no existia una imagen en la ermita. Otros factores también
intervinieron en la consolidacion del nuevo centro poblacional: el cuidado y la asistencia del
meson, la recaudacion del tributo y la evangelizacion.

La continuidad de la devocion a la Asuncion en el siglo XVI se explica por cuatro
condiciones: la adjudicacion de tierras a la imagen tutelar para financiar el culto divino, la
festividad anual y el sostenimiento de los frailes; la entronizacion de la imagen en 1554, instalada
temporalmente en la ermita de Amozoc tras desprenderse de la iglesia antigua de Cuauhtinchan;
la fundacion del pueblo estratégico bajo el auspicio de la devocidon mariana y el ordenamiento
poblacional; y la construccion del convento franciscano. Estas circunstancias garantizaron la
permanencia y el sostenimiento de la devocion patronal hasta mediados del siglo X VII.

La fabrica del convento de Santa Maria de la Asuncion se desarroll6 bajo la direccion de
los guardianes de Cuauhtinchan y de Amozoc, estos Ultimos responsables de la cura de almas
en el pueblo-cabecera y en sus pueblos sujetos. El conjunto conventual de Amozoc determind
su posicion juridica como un pueblo-cabecera frente a otros centros poblacionales cercanos, por

ejemplo, Chachapalsingo o Malinaltepec.

213 Cfr. Kubler, op. cit., p. 559.

LD 0D LD 0D 06D LD 6D 6D
VISP SI I VeI
50

£ £ 248

QLOED LD 0D 6D
PR TP TR LR



Anexo 1

Imagen 1.1. Traza cuadricular del pueblo de Amozoc, 1563. Fuente: Mapa de Cuauhtinchan 4, Biblioteca Nacional
de Antropologia ¢ Historia, INAH. Exposicion “Cédices de Puebla: Una tradicion viva” en el Museo Internacional
del Barroco, Puebla. Acervo fotografico de Pedro Ayala Soledad, Puebla, Pue., a 13 de octubre de 2021.

Malinaltepec
Tlacotepec 1

Chachapatzinco

Imagen 1.2. Asentamientos indios cercanos al pueblo de Amozoc. Fuente: Mapa de Cuauhtinchan 4, Biblioteca
Nacional de Antropologia e Historia, INAH. Exposicion “Coddices de Puebla: Una tradicion viva” en el Museo
Internacional del Barroco, Puebla. Acervo fotografico de Pedro Ayala Soledad, Puebla, Pue., a 13 de octubre de 2021.

YTV WNN DEDED 0D 6D 60 0 0D
SHLP I 2PV TR LR LR



e o e R e ik
Imagen 1.3. Arcadas del claustro conventual de Amozoc. Fuente: Acervo fotografico de Pedro Ayala Soledad,
Amozoc, Pue., a 16 de noviembre de 2020.

Imagen 1.4. Corredor sur del claustro conventual de Amozoc. Fuente: Acervo fotografico de Pedro Ayala Soledad,
Amozoc, Pue., a 16 de noviembre de 2020.



Imagen 1.5. Sala De Profundis del convento de Amozoc. Fuente: Acervo fotografico de Pedro Ayala Soledad,
Amozoc, Pue., a 16 de noviembre de 2020.

Imagen 1.6. Antiguo portal de peregrinos del claustro de Amozoc. Fuente: Acervo fotografico de Pedro Ayala
Soledad, Amozoc, Pue., a 24 de marzo de 2021.

Y Y T Y Y Y Y Y L Y I IV IV I VIV YW
OISO ICIVG I SISO IVIP P e Y



Imagen 1.7. Portada de la iglesia conventual de Amozoc. Fuente: Acervo fotografico de Pedro Ayala Soledad,
Amozoc, Pue., a 08 de abril de 2021.



Tabla I. Listado de guardianes del convento de Amozoc, 1582-1641

Anos Nombre Anos Nombre
1582- ;15837 Fray Alonso Jiménez 1606-1607 Fray Pedro Ortiz
Fray Geronimo Castro
1584 Fray Juan de San Bue- 1608 (guardian de Cuauhtinchan
naventura
y Amozoc)
1585-1588 Fray Francisco Celi 1609-1610 Fray Diego del Castillo
1589-1590 Fray Pedro Aguado 1611- ;16137 Fray Sancho
1591-1593 Fray Juan Maldonado 1614-1615 Fray Juan Gutiérrez
1594-1596 Fray Jaime de Monse- 1615- ;16162 Fray Diego Salvatierra
rrate
15961597 Fray Sebastl‘an de San 1617-1618 o Fray Francisco de Loria
Francisco (16217
1597-1598 Fray Lucas Morales 1622-1623 Fray Francisco Barrientos
1597-1598 Fray Juan Sarmiento 1624-1628 | [ray Sebastian de Gamay
Rivero
1598 Fray Lucas Morales 162.8-1629 0 Fray Diego Morquecho
(16317
1599-1601 Fray Juan Sarmiento 1632 Fray Cristobal Beltran
1601-1603 Fray Mateo Aguilar 1633- ;16367 Fray Diego Morquecho
1604 Fray Alonso de Aguilar 1637-1638 Fray Luis Ximénez
1605 Fray Gero?rl(r)no de Cas- 1641 Fray Baltasar Nufiez

Fuente: Datos obtenidos de Libro de los guardianes y gobernadores de Cuauhtinchan (1519-1640), paleografia,
introduccion y notas de Constantino Medina Lima, México: CIESAS, 1995; APSMAAP, Serie Cofradias, cajas 54
y 55;y Derecho de la provincia del Santo Evangelio de la Religion de San Francisco de Nueva Espaiia, de acuerdo
a diferentes indultos y privilegios apostolicos concedidos a su religion y a las demas mendicantes en los reinos de
las Indias que puedan ejercer oficio de curas y administrar los santos sacramentos, Puebla de los Angeles, 1673,
BP, vol. 42.559, fol. 311r.



CAPITULO I

Organizacién devocional en Amozoc (siglos XVII-XVIII)

“Las corporaciones eran la base organizativa de la sociedad colonial [...] sumaban sus esfuerzos
para conseguir objetivos en comun”,?' y entre ellas destacaban las cofradias, donde la feligresia
expresaba su devocion tanto en publico como en privado. A través del sistema de cofradias,
la poblacion participaba de las fiestas y ritos catdlicos que la Iglesia novohispana buscaba
fomentar, vinculdndose con el clero al quedar bajo su cuidado para el buen funcionamiento
de las practicas cristianas. Todo feligrés adscrito a una organizacion seglar debia cumplir los
estatutos o constituciones acordadas colectivamente con el ministro de lo sagrado, sujetas a la
aprobacion del prelado ordinario.?!?

El sentido de pertenencia de la feligresia se fortalecia mediante el financiamiento del
culto divino, las fiestas patronales y los servicios religiosos a través de la devocion a un santo
particular. De esta forma se adaptaban —o incluso se generaban— nuevas estructuras para
diversas actividades religiosas. Las cofradias de indios, espafioles y otras castas no sustituyeron
la devocion al santo patrono del pueblo,?'® como ocurrio en Amozoc con la devocion fundacional
a Santa Maria de la Asuncion. Ello se debia a que, pese a las marcadas diferencias sociales y
raciales del periodo novohispano, la figura patronal funcionaba como elemento integrador. La
fiesta, ademas, se convertia en un escenario donde la rigida estratificacion social se relajaba, y la
sociedad convivia mediante la celebracion y la suntuosidad en un microcosmos compartido.?!’

El objetivo de este capitulo es examinar la organizacion devocional del pueblo de
Amozoc a través de la creacion y el desarrollo de sus cofradias entre los siglos XVII y XVIII,

asi como los cambios y continuidades en estas corporaciones seglares a partir de sus formas

214 Maria Teresa Alvarez Icaza Longoria, “Las cofradias en los pueblos de indios del arzobispado de México. Ini-
ciativa, mediacion e intervencion”, en Francisco Javier Cervantes Bello y Maria del Pilar Martinez Lopez-Cano
(coords.), La construccion de la feligresia. Control, negociacion y conflicto en la Iglesia novohispana, México:
UNAM, BUAP, 2021, p. 249.

215 Cfr. Teresa Eleazar Serrano Espinosa, “Reglas, estatutos o constituciones de la cofradia novohispana”, Diario
de Campo, num. 6, octubre-diciembre, 2011, pp. 70-75. https://revistas.inah.gob.mx/index.php/diariodecampo/
article/view/3848/3733.

216 Cfr. Gomez Garcia, Los anales nahuas..., p. 196.

27 Cfr. Luz Maria Pérez Castellanos, “Fiestas religiosas y secularizacion en la Guadalajara del siglo XVIII”,
Estudios Jaliscienses, num. 121, agosto, 2020, pp. 22-23. http://www.estudiosjaliscienses.com/wp-content/
uploads/2020/07/n%C3%BAm.-121-fiestas-religiosas-y-secularizaci%C3%B3n-en-la-guadalajara-del-siglo-xvi-
ii.pdf; Pilar Gonzalbo Aizpuru, “La vida en la Nueva Espafia”, en Pablo Escalante Gonzalbo, et al., Historia mini-
ma de la vida cotidiana en México, 2* reimpresion, México: El Colegio de México, Centro de Estudios Historicos,
Seminario de la Historia de la vida cotidiana, 2018, pp. 101-114.

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

56



de financiamiento —principalmente las limosnas— y de otros medios como estrategias de
negociacion. Se analiza también el impacto del proceso secularizador de doctrinas impulsado por
el obispo angelopolitano Juan de Palafox y Mendoza (1640-1649), mediante la intervencion de
las cofradias de espanoles y naturales del pueblo de indios de Amozoc, asi como la configuracién
del orden parroquial a través del clero secular y de los cofrades, fiscales y mayordomos a lo
largo de estas dos centurias, hasta la entrega del convento de la antigua doctrina de Amozoc por

su ultimo padre guardian, en 1770, en pleno régimen de integracion de la monarquia absolutista.

IL.I La secularizacién de doctrinas y la devocién a San José en Amozoc

Los encomenderos, caciques y frailes —la triada beneficiada por el tributo y el trabajo indio—,*'*
que habian colaborado en el proceso evangelizador, fueron desplazados paulatinamente hacia
finales del siglo XVI y los primeros aios del siguiente, perdiendo autoridad e ingresos.*”* Su
decadencia de los grupos de poder respondié a multiples circunstancias, entre ellas la epidemia
de 1576-1581,**° que impact6 gravemente la densidad poblacional india de la Nueva Espaiia y
desencadeno efectos colaterales en la sociedad novohispana.

En el caso de los encomenderos, piezas clave durante la conquista, “el relevo generacional
hizo féacil desplazarlos de sus posiciones, tras lo cual el cobro de los tributos de casi todos los
pueblos de indios paso a manos del gobierno”.??! Es decir, la segunda o tercera generacion de
los conquistadores del siglo XVI se hallaron vulnerables debido al lugar vacante que dejaban,
pues, conforme morian, la monarquia se hacia cargo de los vasallos libres y del tributo.**

Por su parte, los caciques, “marginados y empobrecidos, no pudieron enfrentar el
surgimiento de nuevos grupos de poder dentro de sus pueblos, y para principios del siglo XVII
quedaron excluidos de la mayoria de los cuerpos de republica”.?”® En el mismo periodo, el
impulso evangelizador de las 6rdenes religiosas entr6 en declive, pues hacia la primera década

del siglo XVII ya habia concluido el espiritu de la primera generacion de frailes.”**

218 Cfr. Rubial, El cristianismo..., p. 48; Owenby, op. cit., p. 72.

219 Cfir. Bernardo Garcia Martinez, “La época colonial hasta 17607, en Pablo Escalante Gonzalbo, et al., Nueva
historia minima de México, tercera reimpresion, México: El Colegio de México, Centro de Estudios Historicos,
2019, pp. 79-80.

20 Cfr. Menegus, Del Sefiorio..., p. 224.

221 Garcia Martinez, “La época colonial hasta 17607, 2019, p. 80.

22 Cfy. Garcia Martinez, “Los afios de la expansion”, p. 257.

223 Garcia Martinez, “La época colonial hasta 17607, 2019, p. 80.

24 [dem.

LDLD LD DO LD0D 6D LI 6D LD LD LD 0D LD 0D
CPVICISIVICICOVI O VIV I VI VIV Y

57



La introduccioén del clero secular y las pretensiones de los obispos de la Nueva Espafia
sobre las parroquias comenzaron a desplazar a las Ordenes mendicantes, cuyas grandes
edificaciones conventuales perdieron su funcion inicial debido al despoblamiento y a la
disminucion de mano de obra india.?”® El clero regular se vio debilitado por las decisiones del
episcopado, sustentadas en bulas papales y, en parte, en disposiciones de la corona hispana,
sobre todo durante los siglos XVII y XVIII. En este contexto cabe preguntarse como influyo
el proceso secularizador de Juan de Palafox y Mendoza en la antigua doctrina franciscana de
Amozoc y cudl fue el impacto devocional para la feligresia.

El siglo XVII novohispano fue “una época de tension, de conflictos y continuas pugnas
entre los diversos sectores de la sociedad, al crearse nuevos codigos de socializacion y de
control”.??® Prueba de ello fueron las disputas internas de la Iglesia novohispana entre las dos
posiciones antagonistas, el clero regular y el secular, que se extendieron hasta el siglo XVIII.?*’
Estas situaciones generaron conflictos politico-religiosos que obligaron a la corona a intervenir
ante una sociedad ya estructurada y con vinculos identitarios por medio de corporaciones.?®

A los obispados de la Nueva Espafia llegaron cédulas reales y breves pontificios en
materia de control episcopal sobre las 6rdenes regulares, siguiendo los lineamientos del Real
Patronato, el Tercer Concilio Provincial y el Concilio de Trento. Entre ellos figura la real cédula
de 1603, que ordenaba “que los ministros que se proveyeren para las doctrinas de los indios,
asi clérigos como frailes, sepan la lengua de los indios que han de doctrinar y ensefiar, [...] y
que los religiosos doctrinantes en cuanto a curas sean visitados por los prelados seculares”.?”
Los obispos no debian permitir el ejercicio de los religiosos como curas sin ser examinados
previamente por ellos, y asi designar ministros idoneos en lengua y doctrina.>* No obstante,

la desavenencia de las 6rdenes mendicantes impidié que estas disposiciones se cumplieran.?!

25 Cfr. Garcia Martinez, “Los afios de la expansion”, p. 257.

226 Alicia Mayer, “El «Imperio de las Indias». Nueva Espafia durante el reinado de Felipe IV”, en José Martinez
Millan, et al., La corte de Felipe IV (1621- 1665): Reconfiguracion de la Monarquia Catélica, Tomo 1V, Vol. 4.
Cortes Virreinales y Gobernaciones americanas, Madrid: Ediciones Polifemo, 2018, p. 1871.

27 Cfrr. Antonio Rubial Garcia, “La Iglesia novohispana (1523-1750)”, en Antonio Rubial, et al., Historia minima
de la Iglesia catolica en México, México: El Colegio de México, 2021, p. 45.

28 Cfrr. Mayer, op. cit., p. 1871.

229 “Cédula real dirigida al arzobispo de Los Reyes sobre las diligencias que se han de hacer para satisfacerse de la
suficiencia de los religiosos doctrineros de indios, y de si saben su lengua para doctrinarlos y para el remedio de
los excesos, que se verificaren en las visitas”, en Leticia Pérez Puente, El concierto imposible. Los concilios pro-
vinciales en la disputa por las parroquias indigenas (México, 1555-1647), México: UNAM, IISUE, 2009, p. 231.
20 Cfy. Oscar Mazin Gomez, “Clero secular y orden social en la Nueva Espaiia de los siglos XVI y XVII”, en
Margarita Menegus, et al., La secularizacion de las doctrinas de indios en la Nueva Esparia. La pugna entre las
dos iglesias, México: UNAM, IIUE, Bonilla Artigas Editores, 2010, p. 181.

21 Cfr. Antonio Rubial Garcia, “La mitra y la cogulla. La secularizacion palafoxiana y su impacto en el siglo

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

58



Para hacer valer dicha cédula, y en cumplimiento de su deber episcopal,”* el prelado
Alonso de la Mota y Escobar realizo entre 1608 y 1624 doce visitas foraneas y una urbana en el
territorio del obispado de Tlaxcala,”* administrando la confirmacion y supervisando doctrinas
y parroquias. En sus numerosas salidas a la extensa didcesis de Puebla-Tlaxcala, registradas
en los Memoriales, son tres ocasiones que visitd la doctrina del pueblo indio de Amozoc, la

primera en 1609 y las restantes en 1616 y 1623:

1609 afios Amozoc

Leguas 2 buen camino — Confirmados 1, 177

Acauado todo lo susodicho sali a visita general en 28 de setiembre, fui a dormir a
Amozoc dos leguas de la ciudad es doctrina de frailes franciscanos halle tres con el
presidente fray Diego del Castillo, de quien fui bien recibido y hospedado.

Dia de S. Miguel siguiente dixe missa y predique a los espafioles y confirme en este y
otro dia 1.177 criaturas espafioles y yndios. Tiene este pueblo 300 vezinos yndios es

subiecto de Cuauhinchan tiene 40 espafioles vezinos labradores.”**

De la Mota conocia bien las tensiones entre el clero secular y el regular, asi como la postura
de la corona y de los prelados novohispanos. Sin embargo, mediante estas visitas —como en
Amozoc— pudo evaluar de primera mano las carencias y aciertos de los frailes doctrineros, el
estado de los indios y espafioles y la organizacion de las corporaciones seglares. Su dominio del
nahuatl y su exigencia de que los religiosos hablaran la lengua de los pueblos evidenciaban su

postura humanista criolla y su compromiso con la real cédula de 1603.2%

XVII”, Relaciones. Estudios de Historia y Sociedad, vol. XIX, nim. 73, invierno, 1998, p. 243.
22 Al ser cabezas de una demarcacion territorial llamada didcesis, los obispos novohispanos tenian diversas funcio-
nes, entre ellas la ensefianza desde su catedra al transmitir la doctrina cristiana y la tradicion apostolica. Al mismo
tiempo, encabezan el culto litirgico, asi como la administracion de justicia, ademas de asumir la responsabilidad
de las necesidades materiales y espirituales de su grey mediante visitas a las parroquias de su jurisdiccion. Con
sede en la catedral, eran auxiliados en sus tareas por un cuerpo colegiado denominado cabildo eclesiastico, puesto
vitalicio por nombramiento de la corona. Cfi-. Rubial (coord.), La Iglesia..., pp. 41-42. Ver. Oscar Mazin Gémez,
“Catedral y organizacion del espacio social y urbano en los siglos XVII y XVIII. Un modelo de analisis”, en Maria
del Pilar Martinez Lopez-Cano y Francisco Javier Cervantes Bello (coords.), Expresiones y estrategias..., pp.
180-183.
23 Cfr. Fray Alonso de la Mota y Escobar, Memoriales del Obispo de Tlaxcala. Un recorrido por el centro de
Mexico a principios del siglo XVII, introduccion y notas de Alba Gonzalez Jacome, México: SEP, 1987, p. 13.
24 Federico Gomez de Orozco, “Memoriales del Obispo de Tlaxcala fray Alonso de la Mota y Escoba”, Anales
del Instituto Nacional de Antropologia e Historia, vol. 1, nim. 1, 1945, p. 192. https://revistas.inah.gob.mx/index.
php/anales/article/view/7042.
25 Cfrr. De la Mota, op. cit., pp. 11-12.

%

LD LD LD DO L0 6D L6 LD LD LD 0D L 0D
CPVICISIVICICOVI O VIV I VI VIV Y
59



El obispo, al recorrer su vasta didcesis entre el Atlantico y el Pacifico, mantuvo un
estrecho contacto con las parroquias y algunas doctrinas, informando al monarca sobre los
alcances de su autoridad y prefiriendo, en ciertos casos, no ejercerla plenamente para evitar
conflictos: “yo no salgo a doctrinas de religiosos con danimo de remediar nada, porque no soi
poderoso para ello y yo e dado noticia a su Magestad de los inconuenientes”.*® En algunos
pueblos reprendié a los cofrades por la mala administracion de sus cofradias, por ejemplo,
como ocurrio con la devocidn a la imagen de la Soledad de Tlalixcoyan —de negros, mulatos
y espafioles—, interviniendo en la organizacion interna de la institucion.*” También realizo
observaciones en Ahuilizapan (Orizaba) en 1618,%% y en Amatlan.”° Conviene aclarar que estas
doctrinas estaban en manos de clérigos (en la actual estado de Veracruz); por ello el obispo
podia intervenir sin exponerse a conflictos con 6rdenes religiosas.

Durante la visita a la doctrina de clérigos de San Juan Cuezcomatepec, en 1609, el
prelado unicamente sefial6 el altar de la iglesia a los espafioles cofrades para su corporacion
laica;*** mientras que, tres afios después, dio ordenanzas a dos cofradias de Cuauhtinchan.?*' En
cambio, en la doctrina de frailes franciscanos de Santa Ana Chiautempan, Tlaxcala, el prelado
se quejo de los malos usos que se daban a las cofradias en 1614.%* A pesar de que De la Mota
no lo menciona, es posible que haya hecho algunas recomendaciones a las cofradias de Amozoc
a inicios del siglo XVII. En 1616, durante su segunda visita al pueblo de Amozoc, el obispo no
asento cuales eran las cofradias de indios o de espafioles, aunque parece haber intentado hacerlo
al redactar: “hize vissitar la cofradias que son”,** lo cual evidencia un descuido al omitir los
nombres o algin impedimento para citarlas, quiza en el marco de un conflicto de jurisdiccion,
y continuar con la descripcion de su visita.

El diezmo fue uno de los factores que impulso el plan secularizador de los obispos y
la monarquia. El rey Felipe III prestod especial atencion al tema de los diezmos en la Iglesia
novohispana, dado que las iglesias catedrales no administraban de manera significativa estos
recursos por los privilegios de los que gozaban las 6rdenes mendicantes, lo cual incrementaba

los gastos de las cajas reales.”* La corona, conforme al patronazgo real, subvencionaba los

236 Goémez de Orozco, op. cit., pp. 280-281.

7 Ibidem, p. 211.

238 Ibidem, p. 292.

2% De la Mota, op. cit., p. 139.

240 Cfr. Gomez de Orozco, op. cit., p. 208.

241 Ibidem, p. 286.

242 Ibidem, p. 282.

23 Ibidem, p. 285.

24 Cfr. Virve Piho, “La secularizacion de las parroquias y la economia eclesiastica en la Nueva Espafia”, Journal

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

60



dispendios del clero regular —en efectivo o en especie—, lo que representaba una pérdida de
ingresos, aunado a la exencion del diezmo para los indios que estaban bajo el cuidado de los
religiosos.**

El monarca, mediante una carta de 1609, manifesté su inquietud acerca de los diezmos
que las 6rdenes mendicantes evitaban pagar, en detrimento de las cajas reales;**® mientras que,
hacia 1612, una ordenanza establecia que dos novenos del diezmo eran propiedad del rey, pese
a haberlos donado previamente a las iglesias catedrales.?*” Del diezmo que recaudaba la iglesia
catedral, dos partes de cuatro correspondian al obispo y al cabildo; la mitad restante se dividia
en nueve partes: dos reservadas al rey, tres destinadas a la fabrica de la catedral y al hospital, y
las cuatro Ultimas, una vez pagados los salarios de los curas, pasaban al mayordomo del cabildo
para otros pagos catedralicios.

La cédula de diciembre de 1618 reprendia el incumplimiento de las 6rdenes emitidas y
reiteraba los derechos del clero secular sobre la administracion de las doctrinas de indios.**® Asi,
en 1622, el monarca Felipe IV recalcé la obligacion de examinar a los religiosos doctrineros
en lengua y doctrina por parte de los obispos, tal como ya se habia ordenado en cédulas
anteriores.”” En contraste, la real cédula del 22 de junio de 1624 mand6 que las ordenes
mendicantes continuaran administrando las doctrinas de los pueblos de indios hasta que el rey
determinara otra cosa.>’

Dicha cédula detuvo temporalmente el proceso secularizador, debido a la decision de la
corona a favor de los curas religiosos. Aun asi, la autoridad del obispo seguia limitada frente a las
ordenes mendicantes, tal como especificaba la cédula de 1624, permitiendo que fray Sebastian
de Gama y Rivero, guardidn de la doctrina franciscana de Amozoc (1624-1628), continuara en
su ministerio de cura [Ver. Tabla I], aunque bajo la jurisdiccion y observancia del prelado.

Tanto en 1634 como en 1639, el monarca “sujetaba a los religiosos a la obediencia
de sus obispos y reiteraba las ordenanzas anteriores, [...] pero en la mayor parte de los casos

la legislacion fue letra muerta”,™' a causa de la oposicion de los religiosos, la indiferencia

de la Société des Américanistes, tomo 64, 1977, p. 82. https://www.persee.fr/docAsPDF/jsa_0037-9174 1977 _
num 64 1 2145.pdf.

25 fdem.

246 Ibidem, p. 83.

247 [dem.

28 Cfr. Piho, “La secularizacion...”, 1977, p. 83.

24 Cfr. Rubial, “La Iglesia novohispana...”, p. 48.

20 Cfi-. Oscar Mazin Goémez, Gestores de la real justicia: procuradores y agentes de las catedrales hispanas nue-
vas en la corte de Madrid, 1. El ciclo de México: 1568-1640, México: El Colegio de México, Centro de Estudios
Historicos, 2007, pp. 320-321.

21 Rubial, “La Iglesia novohispana...”, p. 49.

D RSB AL AL AL AL AT AL KL AL AL AL AL A LA
COVIVPVPVPCPVPVPVPVI V9P Ve PR

61

249
%<y



de los virreyes y de algunos obispos. No obstante, en 1636, Felipe IV ordend enviar un
prebendado de la Iglesia metropolitana de México a la corte de Madrid para atender el problema
del incumplimiento del pago de diezmos por parte de los religiosos y sus propiedades.”* En
consecuencia, se designd un nuevo obispo para la didcesis de Puebla-Tlaxcala, encargado de
enfrentar la resistencia del clero regular y de atender los intereses economicos de la corona: el
fiscal del Consejo de Indias, don Juan de Palafox y Mendoza.**

Mediante la cédula del 19 de diciembre de 1639 se anunciaba el arribo de Juan de
Palafox como obispo de Tlaxcala, con sede en Puebla de los Angeles.?* Su principal objetivo
consistia en ejecutar las normas del Concilio de Trento en la Nueva Espaia. Al partir del puerto
de Cadiz en abril de 1640, investido con altos cargos como juez de residencia y visitador —y
posteriormente como virrey de la Nueva Espafia—,”** Palafox llevaba consigo los ideales de la
contrarreforma a tierras de ultramar.?*

El proyecto reformador de Palafox inici6 en diciembre de 1640, ordenando que los frailes
titulares de cada doctrina de indios comparecieran ante funcionarios episcopales para someterse
a un examen de lengua y suficiencia.®” Las treinta y seis casas religiosas involucradas (treinta
y una franciscanas, tres dominicas y dos agustinas) se negaron a presentarse a la inspeccion.?®
Entre ellas se encontraban Tlaxcala, Acatzingo, Cholula, Izicar, Tehuacan, Calpan, Huejotzingo,
Tecali, Huamantla, Chietla, Tepeaca, Amozoc, entre otras.* Los religiosos se excusaban
apelando a la cédula de 1634°®° y desaprobaban que el prelado procediera sin el consentimiento
del virrey o de otras cédulas reales previas.

Juan de Palafox, quien respondia “a la perfeccion al esquema del obispo que proponia la

contrarreforma”,?' al ser funcionario del Estado hispanico, defendia los intereses de la monarquia

22 Cfy. Piho, “La secularizacion...”, 1977, p. 84.

23 Cfir. Mazin, “Clero secular y orden social...”, p. 200.

2% Cfy. Piho, “La secularizacion...”, 1977, p. 84.

25 Cfir. Pierre Ragon, “Juan de Palafox y Mendoza en Nueva Espafia (1640-1649): ;prelado, buen ministro o
actor autonomo?”, Librosdelacorte.es, num. 18, otofio-invierno, afio 11, 2019, pp. 216-217. https://revistas.uam.
es/librosdelacorte/article/view/1dc2019.11.18.010; Garcia Martinez, “Los afios de la expansion”, p. 261.

26 Mayer, op. cit., p. 1905.

37 Cfr. Rubial, “La mitra y la cogulla...”, p. 239.

28 Cfi. Rubial, “La Iglesia novohispana...”, p. 65.

2% Cfi-. Oscar Mazin Gomez, “Reorganizacién del clero secular novohispano en la segunda mitad del siglo XVIII”,
Relaciones. Estudios de Historia y Sociedad, vol. X, num. 39, verano, 1989, p. 79. https://www.colmich.edu.mx/
relaciones25/files/revistas/039/OscarMazinGomez.pdf.

260 Cf-. Rubial (coord.), La Iglesia..., p. 311.

261 Cfy. Antonio Rubial Garcia, La santidad controvertida. Hagiografia y conciencia criolla alrededor de los venerables
no canonizados en Nueva Espania, México: UNAM, FCE, 2001, p. 209.

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

62



conforme a los derechos del Real Patronato, especialmente en asuntos eclesiasticos.?®> Aunque
al inicio el virrey, el duque de Escalona, apoyo a las ordenes religiosas, pronto fue acusado
——por denuncia de Palafox ante la corte— de participar en una supuesta conspiracion para
alzarse con el reino novohispano, al simpatizar con la casa de Braganza tras la independencia
de Portugal.”®® Ello motiv6 su destitucion y el nombramiento del obispo como virrey interino
en 1642.2%

Con su caracter estricto, y sin abandonar el cargo episcopal angelopolitano, Palafox tuvo
plena potestad sobre el cuidado de la feligresia —catequesis, liturgia, prédica y sacramentos—
,29 y ejecutd la secularizacion en cuestion de dias en las doctrinas de indios del obispado.?
La desobediencia de los frailes, especialmente los franciscanos, obligd al obispo a afirmar su
autoridad, quien estaba “encargado de la fe y la disciplina eclesidstica, de forma que s6lo bajo
su autoridad se podia ejercer la cura de almas”.?*” La negativa de los religiosos a someterse al
examen llevo a la secularizacion de la primera doctrina, la de la ciudad de Tlaxcala, el 29 de
diciembre de 1640.%

La medida secularizadora continud hasta el 8 de febrero de 1641,%® destituyendo a los
curas regulares y transformando las doctrinas en parroquias seculares.””” Mas de quinientos
ministros acudieron al episcopado para ser examinados en materia y lengua, y se designaron
tres para cada antigua doctrina,”’! beneficiando a mas de ciento cincuenta clérigos seculares.?’?
A través del clero diocesano, Palafox buscd resolver los problemas econdémicos de las cajas
reales, fortaleciendo el poder politico y social de la didcesis poblana.?”

La mano de obra india era un factor que Palafox pretendia controlar mediante el clero
secular, ya que estaba bajo el dominio de los caciques y de los frailes, lo cual “les daba [...]

grandes beneficios econdmicos, ademds de que los frailes no pagaban impuestos sobre la

22 Jbidem, p. 212.

263 Cfy. Manuel Rivero Rodriguez, La monarquia de los Austrias. Historia del imperio espaiiol, Madrid: Alianza
Editorial, 2017, p. 315.

264 Cfr. Mayer, op. cit., p. 1899; Rubial, “La Iglesia novohispana...”, p. 66

265 Cfi. Rubial, La santidad controvertida..., p. 209.

266 Cfy. Piho, “La secularizacion...”, 1977, p. 84.

267 Leticia Pérez Puente, “El obispo. Politico de institucion divina”, en Maria del Pilar Martinez Lopez-Cano (coord.),
La Iglesia..., p. 166.

268 Cfr. Rubial (coord.), La Iglesia..., p. 311.

269 Cfr. Ariel Rodriguez Kuri, “Juan de Palafox y Mendoza: la subversion institucional”, La Palabra y el Hombre,
nam. 73, enero-marzo, 1990, p. 197. https://cdigital.uv.mx/handle/123456789/1771.

210 Cfir. Mayer, op. cit., p. 1920.

271 Cfr. Piho, “La secularizacion...”, 1977, p. 85.

22 Cfr. Mazin, op. cit., p. 26.

23 Cfr. Rubial, “La Iglesia novohispana...”, p. 66.

LD LD LD DO LD 0D 0D LD 6D 4D 6D &
SIVICISICIVI LI ITINGTIUS R

63

BLOEDED
GG E Y



produccioén de sus fincas”.?’* Mientras tanto, los obispos sostenian que las 6rdenes regulares no
contribuian a la relacion entre la monarquia y los espanoles del reino, en vista de los privilegios
derivados de su independencia econéomica.?”” En los conventos mendicantes se concentraba gran
parte de la mano de obra india, pues los indios prestaban servicios debido a las negociaciones
establecidas desde el siglo XVI entre frailes doctrineros, caciques principales y corregidores.?’®

Entre los excesos cometidos por los religiosos en las doctrinas antes de la secularizacion,
se encuentra el caso de San Luis Apizaco, Tlaxcala, donde los frailes “habian tenido por
costumbre asentada el vender indios a los labradores por cantidades de pesos, haciéndoles servir
muchos dias”.?”” En la doctrina de San Gabriel Cholula, los frailes “se servian de los indios y
los traian oprimidos y supeditados”, valiéndose de los fiscales y de su vara de mando; ademas,
tenian cérceles privadas en los conventos para castigar a quienes se resistian, evitando que los
indios denunciaran ante sus superiores franciscanos.?’® Algunos indios de Amozoc manifestaban
haber padecido agravios cuando los frailes eran sus padres espirituales, sugiriendo que no
les ensenaban la doctrina cristiana y no los defendian de los espanoles cuando estos “echen
derramas”.?”

Por otra parte, antes del proceso secularizador de doctrinas, el complejo arquitectonico
conventual del pueblo indio de Amozoc experiment6 una segunda etapa constructiva durante
los primeros decenios del siglo XVIL.?*° A diferencia del decaimiento economico que afecto a
otras poblaciones novohispanas —lo que permitié conservar conventos edificados en la segunda
mitad del siglo XVI—,' Amozoc constituy6 una excepcion en la diocesis de Tlaxcala. Segun
los trabajos de remodelacion, la poblacion amozoquense mantuvo un notable auge econémico
y adopto6 la moda arquitectonica del momento, pudiendo solventar la construccion del convento

dedicado a la devocidn de Santa Maria de la Asuncidn.

214 Mayer, op. cit., p. 19009.

275 Cfir. Oscar Mazin Goémez, “Una jerarquia Hispanica. Los obispos de la Nueva Espaiia”, en Victor Gayol (coord.),
Formas de Gobierno en México. Poder Politico y Actores Sociales a través del Tiempo, vol. 1. Entre Nueva Espaiia
y México, México: El Colegio de Michoacan, 2012, p. 123.

276 Cfr. Mazin, “Clero secular y orden social...”, p. 182.

27 Derecho de los curas beneficiados y clero del obispado de la Puebla de los Angeles, Puebla de los Angeles,
1672, BP, vol. 42.559, 42559/002, fol. 86r.

28 Ibidem, fols. 91r-91v.

2 Derecho de los curas..., fol. 210v. “Echar derramas” refiere a las contribuciones tributarias extraordinarias, es
decir, las prerrogativas arbitrarias que los espafioles proyectaban sobre la poblacion macehual, aunque también la
nobleza india local aprovech¢ tal practica impuesta a la gente del comtn. Ver. Luis Antonio Nava Garcia, Iztaca-
maxtitlan en el siglo XVI. La dominacion espariola y las transformaciones en la organizacion indigena, tesis de
maestria en Historia, México: CIESAS, 2017, pp. 56-58.

280 Cfr. Kubler, op. cit., p. 558.

81 Cfr. Flores, op. cit., p. 5.

LD LD LD DO L0 6D LI 6D D ED LD 0D 4D
IVICICIVIVICOVI VI VITIVI VI IH VPR
64



En primer lugar, la techumbre de vigueria colocada en 1598% fue reemplazada por
una nueva cubierta, elevandose los muros gruesos que se habian preparado para futuras
modificaciones del inmueble.?® En el coro alto se cubri6 el 6culo para aumentar el muro y abrir
una ventana coral rectangular, al igual que en las paredes de la nave. La nueva cubierta fue
una boveda de cafion corrido con lunetos [Imagen 2.1], utilizando materiales mixtos en toda
la nave y en los demas muros.” Para soportar el peso de las arcadas del techo se afadieron
estribos o contrafuertes internos, cuya funciéon no era ornamental —como en los conventos
del siglo XVI—, sino estructural, para la descarga de las arcadas de la boveda [Imagen 2.2].%%
Las nuevas ventanas se colocaron a lo largo de la nave, en la parte alta de los muros —sobre la
imposta—, permitiendo una mejor iluminacion de la boveda de caiion.?*

Dos capillas laterales se integraron al templo conventual de Amozoc, formando el
crucero con la nave principal y el transepto, eje transversal de la planta de cruz latina.?®” “Hasta
la aparicion de la cupula como forma dominante del siglo XVII, la béveda de nervadura fue
la estructura mas elaborada y costosa”.?®® No obstante, la iglesia franciscana de Amozoc logrd
construir una ctupula de “media naranja” ochavada (planta octogonal),”® que, con un pequefio
tambor,? se apoyaria en los cuatro arcos torales del crucero. Las pechinas permitirian colocar
la base poligonal de la ctpula sobre la estructura cuadrada formada por los arcos torales.”!
La cupula tendria ventanas con marcos ornamentados al exterior y remataria con un cupulin
[Imagen 2.3].%

En cuanto al presbiterio, cabe la posibilidad de que, desde la primera etapa constructiva,

82 Libro de los guardianes..., p. 71 [fol. 21r].

283 Cfr. Kubler, op. cit., p. 186.

284 Agradezco a los arquitectos Norberto Arce Flores y Guadalupe Gutiérrez Martinez del INAH por proporcionarme
informacion sobre los elementos arquitectonicos del exconvento.

285 Cfr. Kubler, op. cit., pp. 285-286.

286 Ibidem, p. 306.

27 Cfrr. Ximena Vela Cisneros (coord.), Glosario de arquitectura, Quito: Instituto Nacional de Patrimonio Cultural,
2010, p. 85. Ver. Carlos Borromeo, Instrucciones de la fabrica y del ajuar eclesidsticos, introduccion, traduccion
y notas de Bulmaro Reyes Coria, nota preliminar de Elena Isabel Estrada de Gerlero, notas contextuales de Paola
Barocchi, 2% edicion, México: UNAM, 2010, p. 7.

288 Cfr. Kubler, op. cit., p. 265.

289 Cfr. Vela, op. cit., p. 31.

20 El tambor es el muro de la estructura circular o poligonal que sirve de base a la ctipula del crucero, apoyado por
las pechinas y los arcos torales. Vela, op. cit., p. 80.

1 Cfr. Marvin Trachtenberg y Isabelle Hyman, Arquitectura. De la prehistoria a la postmodernidad, trad. Alicia
Gonzalez Sterling, Madrid: Ediciones Akal, 1990, p. 204; Vela, op. cit., p. 68.

22 Es una torre pequefia que se coloca encima de la cupula mayor. Al rematar la boveda semiesférica del templo
franciscano de Amozoc, el cupulin no propicia la entrada de luz, sino Unicamente la abertura para el candil o
cualquier otro objeto. Cfr. Vela, op. cit., p. 31.

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

65



la cubierta fuera de cafién, de cruceria o, tal vez, homogénea con la techumbre de madera de
la nave. Sin embargo, cualquier cubierta que hubiese tenido en el siglo XVI fue sustituida por
el domo de cafion corrido elaborado con el mismo material [Imagen 2.4]. Del mismo modo,
se decidié abandonar la probable espadafia que coronaba la parte superior del frontispicio del
templo para erigir una torre-campanario, intervencion comun en las fachadas de los conventos
franciscanos de finales del siglo XVI y del siglo XVII [Imagen 2.5].%*

La siguiente fase constructiva incluyé la fabricacion de la segunda planta claustral,
la cual también repercutid en el claustro bajo, pues fue necesario remodelar algunas partes
de la techumbre. “Las celdas de los frailes se encontraban generalmente en el segundo piso,
comunicadas por largos corredores, como en Ocuituco, Yuriria o Huejotzingo”,”* lo mismo
que en Amozoc, donde se intercambi6 la ubicacion de las celdas comunes del claustro bajo al
superior. Para ello se levant6 una escalera junto al refectorio, que comunicaba con el pasillo y
el corredor sur del claustro hacia su segundo nivel.?”

La cubierta del claustro alto conservé el mismo orden que la inferior, sostenida por vigas
de madera y losetas de barro [Imagen 2.6], empleando arcos rebajados para los corredores,
igual que en el claustro bajo. La celda prioral “se ubicaba hacia el lado poniente, sobre la
porteria, con vista hacia el atrio para poder observar las actividades que ahi se desarrollaban”,*°
mientras que las celdas comunes se orientaban hacia la huerta.?”” Tanto la sacristia como los
demas espacios de rigor fueron modificados poco antes de la secularizacion de Palafox,*® de
modo que el convento de la Asuncion concluy6 su etapa de remodelacion.

Con la provision real del 17 de diciembre de 1640 inici6 el plan secularizador,””
comenzando con la doctrina de la ciudad de Tlaxcala ese mismo mes. Palafox nombro jueces de
comision para notificar a los padres guardianes de los pueblos sobre las resoluciones acordadas,

disposiciones particularmente severas para el clero regular, en especial para la orden franciscana.

23 Cfr. Jimarez, op. cit., p. 47; Kubler, op. cit., pp. 291-294.

#4 Jimarez, op. cit., p. 395.

25 Cfr. Dib, op. cit., p. 108.

2% Ibidem, p. 109.

7 Cfr. Jimarez, op. cit., p. 15.

2% Cabe la posibilidad que los vanos que conformaban una triada de espacios conventuales —portal de peregrinos-
acceso al claustro-capilla abierta— hayan sido cubiertos en el siglo XVIII, ya que el declive del clero regular y
la preminencia del secular propiciaron el cierre de estas dependencias, conservando Unicamente la puerta para
ingresar al claustro. Entre tanto, durante los ultimos decenios del siglo XVI, atn se asienta en los documentos
al jagliey como un lugar cercano a los cultivos de los indios de Amozoc, por lo que aprovecharian el lugar del
deposito artificial para levantar los muros de un aljibe en la primera mitad del siglo X VII.

29 Cfir. Virve Piho, La secularizacion de las parroquias en la Nueva Espaiia y su repercusion en san Andrés
Calpan, México: INAH, 1981, p. 140.

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

66



En Tlaxcala y Tepeaca, por ejemplo, su presencia coincidié con el final del plazo perentorio.**

En el caso del pueblo indio de Amozoc, el 7 de enero de 1641 el licenciado Pedro Valadés,
fiscal eclesidstico nombrado por el obispo poblano, visitd por primera vez el convento dedicado
a Santa Maria de la Asuncion con el objetivo de cumplir las 6rdenes recibidas.*”! Después del
mediodia, portando la provision y las cédulas reales emitidas para la buena administracion de
las doctrinas de indios, indic6 al padre guardian, fray Baltazar Nufiez, que debia sujetarse a
la autoridad del obispo angelopolitano mediante el examen de lengua y suficiencia, con el fin
de conservar legitimamente la doctrina de Amozoc.**> A pesar de la insistencia del fiscal, el
cura regular, hasta entonces responsable de la cura de almas y la evangelizacion, no cedi6. No
obstante, se le otorgd un lapso determinado para comparecer a la observancia.

Tras apercibir al doctrinero, se le impusieron sanciones durante tres términos perentorios,
pero el guardian continu6 rechazando las provisiones y autos, pues su voto de obediencia hacia
el superior de la orden le impedia transigir las drdenes sin consultarlo antes. El fraile Nufiez
debia “ser examinado en suficiencia y lengua, se sujetase al ordinario eclesiastico y exhibiese
las licencias que tenia y habia tenido para administrar espaioles”;** y, a pesar de sus objeciones,
el fiscal procedio conforme a lo prescrito. Ese mismo dia, el licenciado Valadés se presento
nuevamente a las cuatro y media de la tarde ante el padre guardian, quien reiter6 su negativa,
amparandose en privilegios papales y alegando que el ordinario no tenia autoridad sobre la
orden mendicante, pues estaban exentos de su jurisdiccion.>*

A las seis de la tarde se le advirtié por tercera y Gltima vez que, si no acataba la real
provision en un lapso de dos horas, se le exigiria la entrega del templo conventual y se nombrarian
de inmediato curas diocesanos para la nueva parroquia. Como la mayoria de los religiosos de
la Nueva Espana provenian de la peninsula ibérica,’® era posible que no todos dominaran el
idioma autoctono de la region,**® y aceptar las provisiones implicaba someterse a la potestad
del obispo poblano. Segun la informacion de los seculares, el “convento de San Francisco que

hay [en Amozoc], que se fund6 cuarenta afos sin licencia, que nunca han predicado lengua

3% Derecho de la provincia del Santo Evangelio de la Religion de San Francisco de Nueva Espariia, de acuerdo a
diferentes indultos y privilegios apostolicos concedidos a su religion y a las demdas mendicantes en los reinos de
las Indias para que puedan ejercer oficio de curas y administrar los santos sacramentos, Puebla de los Angeles,
1673, BP, vol. 42.559, 42559/003, fols. 301r-308r.

301 Ibidem, fol. 311r.

32 fdem.

305 fdem.

304 fdem.

395 Cfrr. Mayer, op. cit., p. 1920.

3% Cfy. Piho, “La secularizacion...”, 1977, p. 84.

6D 6D 6D 6D 6D 6D 6D LD LD 6D 6D 6D 6
SIVICISICIVI LI ITINGTIUS R

67

BLOEDED
GG E Y



mexicana por ser esta casa de los religiosos franciscanos, que tomaban el habito en Espafia”.’"’

El padre guardian no podia presentar el documento para predicar y confesar por su
inexistencia.’*® Ante ello, y con pleno conocimiento de la oposicion del regular, el licenciado
Pedro Valadés procedi6 al tercer apercibimiento. Tras el rechazo del guardian del convento de

Amozoc:

el fiscal eclesidstico le acuso tercera rebeldia y pidio se hiciese como tenia pedido. Y, en
vista de los autos, el provisor provey6 uno en 8 de enero, por el cual excluyé al padre
doctrinero y demas religiosos de la administracion de los espafoles e indios. Erigio
parroquia y nombroé curas clérigos en el interin que se proponian sujetos al virrey, para
que presentase en la misma forma que en las dotrinas antecedentes. [...] También se
notific6 al padre doctrinero, el cual respondié que se daba por notificado. Y hay fe de

haberse fijado edictos en conformidad del auto en las puertas de dicha parroquia y en

las del convento.’”

La resistencia de fray Baltazar Nufiez condujo a su remocion de la doctrina de Amozoc y al
nombramiento de sacerdotes diocesanos. La designacion de curas interinos no implicaba un
beneficio eclesidstico, sino la obligacion de presentarse ante el obispo o sus funcionarios para
ser examinados en lengua y doctrina. En consecuencia, fueron designados ciento cincuenta
clérigos seculares,’’ tres para cada parroquia de la didcesis de Puebla-Tlaxcala: un cura y
dos tenientes.’'' Solo tres regulares acudieron a la convocatoria, y uno de ellos, proveniente
de la doctrina de Atlixco, sustentd adecuadamente el examen, por lo que se le autoriz6 seguir
administrando los sacramentos.'?

El bachiller Antonio Gonzalez Lazo, “tedlogo, licido predicador en lengua castellana y

397 Informes de los curas sobre los conventos y doctrinas de los religiosos en el obispado, [S.1.], [16--], BP, vol.
R510, R510/013, fols. 22r-22v. El documento fue elaborado por el cura beneficiado Fernando de Vargas Basurto,
entre 1650 a 1663 [Ver. Tabla II.1].
3% Cfy. Piho, La secularizacion..., 1981, p. 125.
39 Derecho de la provincia..., fols. 311v-312r.
310 Cfi-. Rubial (coord.), La Iglesia..., p. 312; Mazin, “Reorganizacion del clero...”, p. 79.
31T Cfir. Piho, “La secularizacion...”, 1977, p. 85.
312 Cfy. Piho, La secularizacion..., 1981, p. 142.
%

D UDEIHI LD LD LD EOCB D LD VD LD CDED 4D
PRI IR T R PR TR YRR LR LR L R LR
68



mexicana”,’"® obtuvo el primer ministerio de clérigo beneficial*'* de la parroquia de Amozoc.*"
El virrey, como vicepatrono, presentd al candidato, y el obispo visitador otorg6 la colacion
candnica del beneficio®'® para la cura de almas del pueblo indio y sus visitas, acompanada de
“una retribucion o estipendio en la forma de una renta fija”.*'” Por el incremento de la poblacion
novohispana y al ser originario de Amozoc,’'® el cura Gonzalez Lazo, posiblemente criollo,
obtuvo el curato con facilidad, ya que “ser natural de la tierra construia una ventaja para los
clérigos”,*"” ademas de estar familiarizado con los indios y haber practicado la lengua autoctona
desde pequefio.

El proceso secularizador de Palafox suprimi6 la antigua doctrina franciscana de
Amozoc, destituyendo al guardian del convento en la cura de almas y colocando a un clérigo
beneficiado en la parroquia para la administracion sacramental de la poblacion, compuesta de
indios y espanoles. Los provinciales de las 6rdenes mendicantes, pese a memoriales y cartas,
solo pudieron conservar los conventos, “dificiles de sostener sin sus cofradias anexas y sin las
obvenciones parroquiales”.**” En los pueblos, los frailes resintieron la secularizacion como un
despojo de los derechos recibidos desde el siglo XVI; en algunos casos se llevaron las imagenes
devocionales e incitaron a los caciques indios a quejarse con la corona.*!

Los indios no solo fueron espectadores, sino participes de los procesos sociales derivados

del proyecto palafoxiano. En la ciudad Tlaxcala, un manuscrito en nahuatl elaborado por un

313 Juan de Palafox y Mendoza, Relacion de la visita eclesidstica del obispado de Puebla (1643-1646), transcrip-
cion, introduccion y notas de Bernardo Garcia Martinez, México: Editorial Nuestra Republica, 1997, p. 8.

314 Al ser aceptados a través de un examen de oposicion, los clérigos recibian la ereccion formal de parte del obispo
de los beneficios curados, siendo una fuente de ingresos fija que daba empleo a los seculares en curatos definitivos.
Cfr. Mazin, “Clero secular y orden social...”, p. 144 [Nota del autor].

315 Libro de la cofradia del Santisimo Sacramento, de esta parroquia de Amozoc, del aiio de 1627, al aiio de 1647,
APSMAAP, Serie Cofradias, caja 55, fol. 99v.

316 Cfr. Mazin, “Clero secular y orden social...”, p. 162. Aunque en las Alegaciones se nombro al licenciado Pedro
de Angulo como uno de los curas beneficiados del pueblo de Amozoc y, al haberlo examinado en suficiencia y
lengua, el rey le otorgaba dicho beneficio en 1641, no obstante, jamas asumio el cargo. De acuerdo con los libros
de cuentas de la cofradia del Santisimo Sacramento, el presbitero Antonio Gonzalez Lazo se hizo cargo de la en-
sefianza de la doctrina y la administracion sacramental en Amozoc a partir de la secularizacion de las doctrinas de
Palafox, ademas de no coincidir con los otros dos nombres de los ministros. Alegaciones en favor del clero, estado
eclesidstico y secular, espaiioles e indios de la Puebla de los Angeles en el pleito con las sagradas religiones de
Santo Domingo, San Francisco y San Agustin, fol. 212v. Agradezco a la Dra. Lidia E. Gomez Garcia por propor-
cionarme el documento.

317Mazin, “Clero secular y orden social...” p. 144.

318 Cfr. Juan Buenaventura Zapata y Mendoza, Historia cronolégica de la Noble Ciudad de Tlaxcala, transcripcion
paleografica, traduccion, presentacion y notas Luis Reyes Garcia y Andrea Martinez Baracs, México: Universidad
Autonoma de Tlaxcala, Secretaria de Extension Universitaria y Difusion Cultural, CIESAS, 1995, p. 573.

319 Mazin, “Clero secular y orden social...”, p. 178.

320 Rubial, “La Iglesia novohispana...”, p. 66.

321 fdem.

LD LD LD DO LD0D 6D LI 6D LD ED LD 0D 4D
IVICICIVIVICOVI VI VITIVI VI IH VPR

69



cacique sefala el impacto de la secularizacion, que trastoco la estrecha relaciéon mantenida con

los franciscanos desde un siglo atras:

El jueves a 27 de diciembre de 1640 afios, durante la noche entrd el obispo aqui a
Tlaxcala. Introdujo el Santisimo Sacramento a la casa del difunto don Diego Jacinto
y por primera vez se establecieron los clérigos. Al amanecer el viernes, fiesta de los
Nifios Inocentes, ya estaba colocado el Santisimo Sacramento. Colgaron dos campanas
y luego hicieron misa, enfrentandose a los sacerdotes de San Francisco. Y los cofrades
espafioles luego todos bajaron. [...] Menospreciaron a los sacerdotes de San Francisco,

les quitaron la misa y las visitas a las ermitas [Santopan].**

Al respecto, los Anales del Barrio de San Juan del Rio registran que, en enero de 1641, “nos
tomaron los clérigos hijos amados de Nuestro Padre San Pedro para la ensefianza de la Doctrina
¢ administracion de los sacramentos”,’? relatando el hecho con contundencia. Si bien ello
no implica que la secularizacion tuviera un alcance limitado para el cabildo indio del barrio
tlaxcalteca, si significo la necesidad de entablar nuevas negociaciones con el clero secular.’**
El resentimiento, abucheos, disparos y golpes se reprodujeron en varios pueblos
de indios, enfrentdndose religiosos y diocesanos durante y después de la secularizacion de
Palafox.’® Tal fue el caso de la pelea ocurrida en el pueblo tlaxcalteca de Topoyanco en la
década de 1660, donde el padre guardidn y un clérigo secular se agredieron fisicamente porque
“el segundo se apropid de los cantores del pueblo y los franciscanos no pudieron celebrar la
fiesta del titular”.>** Mientras tanto, en Tlaxcala, el 1° de enero de 1641 “por la mafiana pelearon
los clérigos con los sacerdotes de San Francisco, ahi en el hospital”,**” y durante la Epifania
volvieron a enfrentarse.’”® Evidentemente, la pugna entre ambos sectores no solo se relacionaba
con la legitimidad del prelado o del representante del rey, sino con el apoyo de los grupos

locales a los planes para reorganizar la Iglesia novohispana conforme al modelo tridentino.*”

322 Zapata, op. cit., p. 269.

33 Los Anales del Barrio de San Juan del Rio. Cronica indigena de la ciudad de Puebla, siglo XVII, estudio
introductorio y paleografia de Lidia E. Gémez, Celia Salazar y Maria Elena Stefanon, México: BUAP, ICSyH,
CONACULTA, 2000, p. 84.

324 Cfr. Lidia E. Gomez Garcia, “El impacto de la secularizacion de las parroquias en los pueblos indios del
obispado de Puebla siglos XVII-XVIII”, en Palafox. Obra y legado. Memorias del ciclo de conferencias sobre
la vida y obra de Juan de Palafox y Mendoza, México: H. Ayuntamiento de Puebla, IMACP, 2011, pp. 224-225.
325 Cfr. Rubial, El cristianismo..., p. 144.

326 Rubial, “La mitra y la cogulla...”, p. 252.

327 Zapata, op. cit., p. 269.

38 Ibidem, pp. 269-271.

329 Cfir. Francisco Morales, “La Iglesia de los frailes”, en Margarita Menegus et al., La secularizacion..., p. 71;

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

70



En el partido de Amozoc, en 1641, la cofradia de espafioles’® —Ila del Santisimo
Sacramento— también fue afectada por el resentimiento de los frailes franciscanos que

permanecian en el convento de Santa Maria de la Asuncion:

En diez y ocho de julio de este afio de mil y seiscientos y cuarenta y un afios, Antonio
Gonzalez, mayordomo de la cofradia del Santisimo Sacramento, requiri6 a Cristobal
Sanchez, mayordomo que fue de dicha cofradia, le entregase el monumento que ¢l
entregd, dice. Y respondio no le queria dar el guardian. Siendo testigos Geroénimo de la
Cueva y Antonio Suarez, y para que conste se asento.

Testigo Geronimo de la Cueva [rubrica].

Testigos: Antonio Suarez [rubrica], Bachiller Antonio Gonzalez Lazo [rabrica].*!

La memoria de los bienes es escueta, pero revela la situacion de la feligresia y del clero apenas
seis meses después de la secularizacion. La cofradia del Santisimo fue una de las primeras en
vincularse con los clérigos seculares, lo que provocé el resentimiento del padre guardian, quien
se negd a entregar lo solicitado por el anterior mayordomo. La lealtad que la cofradia habia
establecido con los franciscanos se vio alterada con la llegada del clero secular encabezado por
el bachiller Gonzalez Lazo y los tenientes de cura Antonio Sudrez Maldonado y Gerénimo de
la Cueva.

La secularizacion influyo en la fractura de la feligresia amozoquense. En primer lugar,
la doctrina dirigida por los franciscanos habia dejado una profunda huella, pues los frailes
formaban parte de la vida cotidiana de la poblacion india**? y su alianza con el cacicazgo, a través
de la devocion mariana, habia sido fundamental desde la fundaciéon de Amozoc. En segundo
lugar, comenzo un proceso de negociaciones con el clero secular, sobre todo con los espafoles

asentados en las haciendas del pueblo, ya que estaba en juego la administracion espiritual®*® y

Rubial, “La Iglesia novohispana...”, p. 45.

330 Ver. Fray Agustin de Vetancurt, Teatro mexicano: descripcion breve de los sucesos ejemplares, historicos, poli-
ticos, militares y religiosos, tomo III, México: Escalante y Cia., 1871, p. 262; Palafox, op. cit., p. 7.

31 Libro de la cofradia del Santisimo, de esta parroquia de Amozoc, del aiio de 1627 ..., fol. 99v.

332 Cfr. José Manuel Martinez Aguilar, “La secularizacion del convento franciscano de Tzintzuntzan. Resistencia
de un pueblo”, Tzintzun. Revista de Estudios Historicos, nim. 64, julio-diciembre, 2016, p. 80. http://www.scielo.
org.mx/pdf/treh/n64/2007-963 X-treh-64-00069.pdf; Adolfo Aguirre Salvador, “Problematicas y actores en torno a
la secularizacion de doctrinas en Nueva Espaia, siglos XVI-XVII”, Ciclo de videoconferencias sobre las conme-
moraciones: V Centenario de la conquista y Bicentenario de la Consumacion de la Independencia, Universidad
Pontificia de México. Conferencia virtual, 22 de septiembre de 2021. https://www.facebook.com/UPontificia/vi-
deos/1258156484609475.

333 Cfir. Aguirre, “Problematicas y actores..

@%@%@@%%@%@@@@@@@
CIVIVIVIVITPVPVP

71

LD ED0DE 248

QLOED LD 0D 6D
PR TP TR LR

%



la organizacion social articulada mediante corporaciones, entre ellas las cofradias.’** De esta
manera, “la secularizacion de las parroquias [...] tuvo un impacto en los pueblos indios pero
que no se limita a las lealtades de sus ¢élites, sus caciques y principales, sino que permea todos
los grupos”.’**

El cambio en las redes de poder en el pueblo indio de Amozoc implicé una nueva
estructuracion social a través de las devociones. Desde la primera congregacion del pueblo de
“dos caminos”,** Amozoque quedd bajo la devocion tutelar de Santa Maria de la Asuncion,
continuidad que se mantuvo durante todo el siglo XVI y los primeros decenios del XVIIL.
Incorporarse al orden politico-religioso espafiol significo, para los indios principales, aceptar
la tradicion ritual catdlica mediante la advocacion mariana. Esta alianza sacralizada fue
entretejida por los caciques indios y los frailes doctrineros de Tepeaca —y posteriormente por
los de Cuauhtinchan y Amozoc— mediante el financiamiento y ornato de la festividad en honor
a la imagen de la Asuncion.

Los indios nobles de Amozoc se encargaron del sostenimiento de una de las primeras
cofradias del valle Puebla-Tlaxcala, lo que consolidé un arraigo devocional estrechamente
vinculado con los franciscanos. Tras el despojo de doctrinas, las cofradias de indios y de
espafoles pasaron a integrarse al régimen parroquial.**” En ese proceso, la cofradia del Santisimo
Sacramento se incorpor6 a la reforma implementada por Palafox en Amozoc, apoyando al clero
secular. Es probable que los miembros del cabildo indio —también cofrades de la devocion
patronal— establecieran acuerdos con los diocesanos a partir de enero de 1641, cuando se
celebro la misa presidida por el provisor Juan Merlo de la Fuente en la parroquia recién erigida,
puesto que “notificdse este auto a los espafioles y indios naturales del dicho pueblo, los cuales
asistieron y se hallaron presentes a la misa [...] y todos respondieron que le obedecian y
cumplirian lo que se les mandaba”.*#*

En su primera visita pastoral al obispado de Puebla, Juan de Palafox y Mendoza acudid
a la parroquia de Amozoc para confirmar a 1025 personas, examinar los templos, conocer el

comportamiento de los curas y escuchar el parecer de la feligresia:

334 Mayer, op. cit., p. 1896.

35 Gomez Garcia, “El impacto de la secularizacion...”, p. 255.
36 Cfr. “Donacion de tierras...”, op. cit., p. 101 [fol. 137r].

37 Cfr. Rubial, “La Iglesia novohispana...”, p. 66.

38 Derecho de la provincia..., fol. 311v.

LD LD LD DO LD 0D 6D LD 6D 4D 6D &
SIVICISICIVI LI ITINGTIUS R

72

BLOEDED
GG E Y



salio Su Excelencia de la ciudad de los Angeles en 22 de agosto de 1643. Habia dicho
misa en la catedral antes de amanecer, y al romper del dia salio a pie desde la iglesia
hasta el alto de San Francisco, que es en el extremo de la ciudad, desde donde partid
hacia Amozoc [...]. Componese de veinte vecinos espafioles y muchos indios, y esta
sujeto a la alcaldia mayor de la Puebla en lo temporal. [...] Hay en ella dos cofradias de
espafioles y cinco de indios. Demas de la iglesia principal hay dos ermitas en los barrios
(una de Santiago, otra de la Resurreccion), y la parroquia esta dedicada a San Josef. [...]

Llegoé Su Excelencia a las diez de la mafana con singular regocijo de indios y espafioles,

aunque los religiosos ni repicaron en su entrada ni visitaron al prelado.**

La Relacion de la visita aporta informacion importante sobre la situacion parroquial de Amozoc:
la poblacion —considerada tributaria—, el distanciamiento respecto del clero regular, las
cofradias y, en especial, la devocion titular de la nueva parroquia, la de San José€. Si se compara
esta visita con la realizada por el obispo criollo Alonso de la Mota y Escobar en 1609, destaca
la diferencia en el recibimiento: mientras Mota y Escobar fue hospedado en el convento,**
Palafox no. Los religiosos decidieron no visitarlo ni recibirlo en sefial de su desacuerdo con el
proyecto reformador del obispo, conflicto que perdur6 mas alld del periodo del mitrado y se
prolong6 durante la segunda mitad del siglo X VII.

La devocion a San José en Amozoc se configur6, al igual que la de Santa Maria de la
Asuncion en el siglo XVI, como una alianza entre indios principales y espafioles —miembros
de las cofradias locales— con los nuevos actores sociales: el clero secular. Este cambio de
lealtades permitio conformar redes de poder entre los grupos existentes y los curas beneficiados,
impulsando la devocion a la imagen de San José. Aunque no existe documentacion directa,
es probable que los regulares, encabezados por fray Baltazar Nufiez, guardian del convento
amozoquense, se negaran a entregar la imagen fundadora, pues conocian el valor de la escultura:
legitimaba la continuidad de los cargos de republica y funcionaba como elemento de cohesion
social e identidad devocional.**!

Como se ha senalado, la cofradia del Santisimo Sacramento afrontd el conflicto con

los frailes en 1641, sin dejar de lado el choque entre los indios caciques —cofrades de la

3% Palafox, op. cit., pp. 6-7.

30 Cfr. Gomez de Orozco, op. cit., p. 192.

341 Sustento este razonamiento por dos puntos: el primero, teniendo en cuenta la confrontacion que sostuvo el
oficial de cofradia del Santisimo Sacramento con el padre guardian, en 1641, al negarse este ultimo a entregar el
monumento, se podria esperar que la orden franciscana proporcionara la imagen fundadora al clero secular y sus
cofradias?, por ende, fue aceptada la nueva devocion a la imagen de san José; el segundo, por la continuidad del
titulo de la Asuncion del convento de Amozoc por el resto del siglo XVII e inicios del X VIIIL.

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

73



devocion principal— y los religiosos, quienes resistian la entrega de la imagen de la Asuncion.
La financiacion de la devocion a Santa Maria de la Asuncion y del ornato del culto divino
fue asumida por los indios de Amozoc, quienes la habian recibido en 1554 de manos de los
franciscanos de Tepeaca. Sin embargo, los regulares insistieron en conservar esta devocion
mariana y trataron de frenar la remocion de la doctrina, en un intento por seguir atendiendo
las cofradias de indios, incluida la titular. No lograron impedir el proceso secularizador, lo que
provoco una ruptura en la historia devocional de Amozoc y dio origen a un nuevo periodo que
se extendid de 1641 hasta la primera década del siglo X VIII.

El régimen parroquial de Amozoc, con el apoyo de los indios y para marcar una
diferencia frente al clero regular, determiné mandar a elaborar —como en otros pueblos— una
imagen propia, en este caso la de San José. La intencion era forjar una identidad local mediante
la devocion josefina, constituyéndola en un elemento de transicion hacia la administracién
religiosa del clero secular. La figura humilde de San José, esposo casto de la Virgen Maria y

padre putativo de Jesus,**

era cabeza de la sagrada familia y tenia la tutela de Cristo en la tierra;
por ello, de la Iglesia universal.*** De hecho, fue declarado “patrono y abogado de la Iglesia
novohispana” por el arzobispo Alonso de Montufar durante el Primer Concilio Mexicano en
1555 y ratificado en el Trento mexicano de 1585.3%

Los obispos, “como parte fundamental de sus actividades religiosas, fomentaron los cultos
locales y alentaron el crecimiento de varios santuarios de peregrinacion”.**> Es probable que
Palafox influyera en la asignacion de la nueva devocion parroquial en Amozoc, ya que, conforme
al Regio Patronato, el obispo actuaba como funcionario del Estado y de la Iglesia.** Bajo esa
logica, lafigurade SanJosé se vinculabaconlade José de Egipto como modelo del buen gobernante
y protector del Estado.**” Esta paridad favorecié que la monarquia hispanica impulsara el culto

al patriarca San José como “modelo ejemplar para los ficles, figura secular y cohesionadora”.**®

32 Cfr. Jorge Luis Merlo Solorio, “Entre paternidad y poderio. El patrocinio de san José: garante monarquico”, en
Gisela von Wobeser, et al. (coords.), Devociones religiosas en México y Peru: siglos XVI-XVIII, México: UNAM,
1IH, 2021, p. 187.

33 Cfr. Francisco Javier Campos y Fernandez de Sevilla, Cofradia de San José en el Mundo Hispanico, Espana:
IEIHA, 2014, p. 11.

3 Cfr. Antonio Rubial Garcia, “Patronos, clientela y patrocinios. La tipologia iconografica de la Virgen de la
Misericordia y del patrocinio de San José en la Nueva Espafia”, Anales del Instituto de Investigaciones Estéticas,
vol. XLIII, nim. 119, 2021, p. 199. http://www.analesiie.unam.mx/index.php/analesiie/article/view/2760/3559.
345 Rubial, “La Iglesia novohispana...”, p. 72.

346 Cfr. Rubial, La santidad controvertida..., p. 209.

347 Jaime Genaro Cuadriello Aguilar, “San José en Tierra de gentiles: ministro de Egipto y virrey de las Indias”,
Memoria MUNAL, nim. 1, otono-invierno, 1989, p. 17.

38 Monica Pulido Echeveste, “Patrocinio, monarquia y poder: el glorioso sefior san Joseph, en el Pert virreinal.
Irma Barriga Calle”, Anales del Instituto de Investigaciones Estéticas, vol. XXXIII, num. 99, 2011, p. 281. http://
www.scielo.org.mx/pdf/aiie/v33n99/v33n99all.pdf.

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

74



De tal manera que el “virrey de las Indias”, como se le equiparaba al casto José, quien
habia recibido el poder del mismo Dios, majestad celestial, mediante su vara florida como centro
de su potestad, “creando una imagen de grandeza, sustentada en un discurso de incontenible
potencial politico”,** se convirtié en una referencia del Estado espaiiol. La devocion a San José
ya estaba presente en el obispado de Puebla desde la evangelizacion mendicante; sin embargo,
en la segunda mitad del siglo XVI, el cabildo civil de la Angelopolis lo proclam6 patrono de
la ciudad ante los frecuentes rayos y tempestades. En 1611, debido a la carente devocion y a
los continuos fendmenos naturales, el cabildo de la ciudad renovo el patronato del patriarca,
comprometiéndose “a través del voto perpetuo de celebrar la fiesta del santo [...] y mandar al
capellan del Ayuntamiento una vez por semana a decir fiesta”*° en la parroquia de San José.

De esta forma, la devocion al patriarca San José en la ciudad de Puebla y su vinculacion
con la monarquia —como su embajador o virrey en la Nueva Espana— permitioé que, la vision
paternalista de la casa de los Austrias®™' y la del obispo-visitador, influyeran en la designacion
de la devocion josefina en el partido de Amozoc, eludiendo momentaneamente la devocion
fundadora de Santa Maria de la Asuncidén. Cabe destacar que la secularizacion de doctrinas
en el obispado de Puebla-Tlaxcala durante el periodo episcopal de Palafox tuvo un impacto
decisivo en el pueblo de Amozoc mediante este cambio devocional: de la advocacion mariana
asuncionista a la josefina-monarquica, con el respaldo tanto de la Republica de naturales como

de los espafioles residentes.

399 Ibidem, p. 282.

350 Alejandro Julian Andrade Campos, José Patriarca Universal: Uso y funcion de las representaciones josefinas
en la Puebla de la segunda mitad del siglo XVIII, ensayo académico de maestria en Historia del Arte, México:
UNAM, FFyL, IIE, 2016, p. 13.

331 Cfr. Rubial, El cristianismo..., p. 146.

LD LD LD DO LD0D 6D LI 6D LD ED LD 0D LD 0D
CPVICISIVICICOVI O VIV I VI VIV Y

75



ILIl. De la devocién josefina al retorno mariano: la parroquia del partido de Amozoc

Las parroquias eran las unidades mas pequenas del encuadramiento eclesiastico —a diferencia
de los obispados o provincias—, en las cuales “el grupo humano, los encuadrados, [...] son
el elemento esencial en el caso de la parroquia clasica, entendido por parroquia clésica la
célula basica que acaba por encerrar, en una densa malla, a la totalidad de los fieles de un
[...] obispado”.*? Es decir, constituian la base de la organizacion territorial de un obispado
determinado, cuyas extensiones no eran homogéneas, pues dependian del territorio de la
ciudad, villa o pueblo, asi como de la densidad poblacional.**>* Las parroquias del clero secular
se les denominaba curatos colados, beneficios o partidos de clérigos, y formaban parte de la
jurisdiccion del prelado ordinario, llamada didcesis.**

El clero secular, proveniente del término saeculum o “siglo” —que indicaba la libertad
de sus ministros al no estar sujetos a regla, vida comtn o clausura, como los frailes—,*> debia
contar con congrua sustentacion conforme a su oficio pastoral en las parroquias.’® Las rentas
parroquiales que integraban un beneficio incluian limosnas y obvenciones relacionadas con los
servicios religiosos que prestaban los sacerdotes.®>” Ademas de las fiestas, la administracion
sacramental y su registro, los clérigos se ocupaban de la organizacion de cofradias, la educacion
y, en algunos pueblos, brindar asistencia hospitalaria.**

Asimismo, los diocesanos tenian la responsabilidad de levantar cada afio un padron
de los habitantes mayores de diez anos que residian en la parroquia y en los pueblos de visita,
con el fin de conocer cuantos fieles confesarian y comulgarian durante la cuaresma.**® De este

modo, la convivencia entre los ministros de lo sagrado y la poblacién india, espafiola y de otras

332 Fernando Lopez Alsina, “El encuadramiento eclesiastico como espacio de poder: de la parroquia al obispado”,
en José Ignacio de la Iglesia y José Luis Martin Rodriguez (coords.), Los espacios de poder en la Espaiia Medieval,
XII Semana de Estudios Medievales, Najera: Instituto de Estudios Riojanos, 2002, p. 438.

333 Cfr. Josué Alonso Gomez Lucio, La incidencia de la poblacion y sus oficios, en la estructura y distribucion de
las parroquias de San José y Analco, tesis de licenciatura en Historia, México: BUAP, 2017, p. 59

33 Cfr. Rubial (coord.), La Iglesia..., p. 42.

335 Cfr. Rubial (coord.), La Iglesia..., p. 40.

3% Cfr. Mazin, “Clero secular y orden social...”, p. 144 [Nota del autor].

37 Enrique Gonzalez Gonzalez, “Oidores contra candnigos. El primer capitulo de la pugna en torno a los estatutos
de la Real Universidad de México, 1553-1570”, en Leticia Pérez Puente y Gabino Castillo Flores (coords.), Poder
y privilegio: cabildos eclesidsticos en Nueva Espana, siglos XVI a XIX, México: UNAM, ITIUE, 2016, p. 59;
Rubial, “La Iglesia novohispana...”, p. 52.

% Cfi. Rubial, “La mitra y la cogulla...”, p. 241.

3% Cfp. Pilar Gonzalbo Aizpuru, “Los padrones del Sagrario como fuente para la historia”, en Oscar Mazin y Esteban
Sanchez de Tagle (coords.), Los “padrones’ de confesion y comunion de la Parroquia del Sagrario Metropolitano
de la ciudad de México, México: El Colegio de México, Centro de Estudios Historicos, Red Columnaria, 2009, p.
82; Rubial (coord.), La Iglesia..., p. 42.

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

76



castas genero lazos que fortalecieron la organizacion social a través de corporaciones seglares
y la asistencia sacramental (bautismos, comuniones, confesiones, matrimonios, extremauncion
y otros ritos).** Pastorear el rebafio implicaba “ver con buenos ojos que sus feligreses contaran
con los recursos suficientes para pagar las obvenciones parroquiales y sostener cofradias, fiestas
y peregrinaciones”,*' pues de ello dependia la estabilidad economica del beneficio curado.

La iglesia secular de la didcesis de Puebla, tras la secularizacion de doctrinas, comenzd
a reclamar mayor ostentacion en las parroquias y “se hizo presente con nuevos planteamientos
arquitectonicos, siempre de inspiracion barroca, que compitieron en esplendor con los antiguos
(y ya casi abandonados) conventos de los frailes mendicantes”.**? Las parroquias situadas en
lugares privilegiados fueron las primeras en ser solicitadas por los seculares, especialmente
aquellas ubicadas en reales de minas, villas agricolas y pueblos de paso debido a las rutas
comerciales.’®® Amozoc, pueblo de paso, formaba parte de la ruta comercial entre la metrépoli
y la ciudad de Puebla hacia el puerto de Veracruz. Desde ahi se desprendian dos caminos: uno
hacia Tepeaca y otro hacia Acajete, ambos con destino a Orizaba.** Por tal motivo, el clero
secular reclamo la parroquia de Amozoc: quizé no la mas rica, pero si generadora de ingresos
por concepto de obvenciones y limosnas.

En las sedes donde las limosnas y los pagos por misas y sacramentos eran cuantiosos,
era posible mantener a un mayor numero de clérigos. Se asignaban uno o varios tenientes que
conocieran la lengua autdctona, principalmente criollos o mestizos, para facilitar la predicacion,
la ensefanza de valores cristianos y la administracion sacramental.*®® El partido de Amozoc fue
configurado como un pueblo devoto y fuente de ingresos, capaz de solventar los gastos de las
cofradias y del sustento clerical. Desde febrero de 1641 permitia el trabajo de tres clérigos: el
bachiller Antonio Gonzdlez Lazo, parroco hablante de nahuatl, y los tenientes Geronimo de la
Cueva y Antonio Suarez Maldonado.**

Los beneficios curales que el obispo Juan de Palafox y Mendoza present6 al virrey se
concretaron con los exdmenes de oposicion aplicados a los ministros. Después enfrentaron un

proceso de negociacion con las élites de los pueblos, para hallar soluciones a la precipitada

30 Cfr. Felipe Castro Gutiérrez, “Los ires y devenires del fundo legal de los pueblos indios”, en Maria del Pilar
Martinez Lopez-Cano (coord.), De la historia econémica a la historia social y cultural. Homenaje a Gisela von
Wobeser, México: UNAM, IIH, 2015, p. 91.

361 fdem

32 Garcia Martinez, “La época colonial hasta 17607, 2019, p. 95.

3% Cfi. Rubial, “La mitra y la cogulla...”, p. 241.

3% Cfir. Marquez Murad, “El mapa...”, p. 8.

35 Cfi. Rubial, “La Iglesia novohispana...”, p. 75.

3% Libro de la cofradia del Santisimo, de esta parroquia de Amozoc, del aiio de 1627 ..., fol. 99v.

%@@@@@@@@@@@@@@@@@@@@@@@@@@@@@%ﬁ

(&)

WL AT AT AL A LA LA L AT A LA L AL A T o L4 T4 La
77



secularizacion de doctrinas y ocupar cuanto antes las nuevas parroquias. “Las formas de
codificacion social que ejercian los curatos a través de los sacramentos impuestos a la
poblacion, fueron controladas de una forma mas directa y eficaz por el entramado episcopal”,*®’
especialmente en los curatos cercanos a la capital poblana, como el partido de Amozoc.
Palafox en la Relacion de la visita describe la parroquia de Amozoc, mencionando al
inmueble religioso y el ornato del culto divino, asi como los pueblos de visita y capillas del

pueblo:

Es doctrina de las removidas el ano de 1641 a los religiosos de San Francisco. La
parroquia es pequeia, pero muy decente y con buen nimero de ornamentos y alhajas
necesarias para la administracion de los santos sacramentos y culto divino. [...] No
tiene mas que una visita todo el partido, que es el pueblo de Chachapantzingo, una legua
distante de la cabecera. Administranse desde este pueblo treinta estancias de labor,

donde hay mucha gente espafiola, y haciendas de importancia. En dos dellas en que se

dice misa: la de Cristobal Sanchez y la de Pedro Gonzalez.>%

El futuro obispo de Osma se ocupd de detallar el estado del primitivo templo parroquial
dedicado a la imagen del patriarca San Jos¢. Sefial6 que el pueblo contaba con un templo para
la administracion religiosa donde los curas beneficiados impartian misa, ademas de disponer
de ornamentos para el culto divino y, aunque no lo precisa, también la pila bautismal, dando
constancia de que el clero atendia a la poblacion, es decir, su “salud espiritual”.’*® Aunque
s6lo tenian un pueblo de visita, el clero secular también se encargaba de cubrir las necesidades
espirituales en las capillas de los barrios de indios y de las haciendas de la comarca.

De acuerdo con los libros de cuentas de la cofradia del Santisimo Sacramento, para
1641 la fabrica del primitivo templo parroquial del partido de Amozoc estaba en proceso de
edificacion. La retribucion por la misa del 5 de marzo de ese afo fue de dos pesos, pagados
al clérigo diocesano; sin embargo, dicha celebracion debid realizarse en enero, pero no pudo
efectuarse debido a la ereccion de la parroquia.’’® La pugna entre ambos cleros obligo al secular
a buscar un recinto donde oficiar misas, obtener ingresos y dedicarlo a la devocion josefina. El
cabildo indio favorecid a los seculares en distintos aspectos.

No obstante, los integrantes del cabildo indio de Amozoc en gestion, entre ellos, don

397 Francisco Javier Cervantes Bello, “Las reformas eclesiasticas y la territorializacion del obispado de Puebla, c.
1570-1660”, en Maria del Pilar Martinez Lopez-Cano y Francisco Javier Cervantes Bello (coords.), Reformas y
resistencias en la Iglesia novohispana, México: UNAM, IIH, 2014, p. 171.
3% Palafox, op. cit., pp. 6-7.
3% Cfr. Castro, “Los ires y devenires...”, p. 91.
30 Libro de la cofradia del Santisimo, de esta parroquia de Amozoc, del aiio de 1627..., fol. 104r.

%

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

78



Juan Baltazar, gobernador; Baltazar Gutiérrez, Baltazar Juarez y Gaspar Ventura, alcaldes
ordinarios; Juan Juarez, regidor mayor; Gaspar Sanchez, Francisco de la Puente, Salvador
Garcia, Gabriel Ximénez, Juan de Pasos, Juan Francisco, Mateo Moscoso y Francisco Teapila,
regidores; Diego Pérez y Juan Diaz, alguaciles mayores; Miguel Vazquez, escribano de cabildo,
expusieron la complicada situacion de zozobra para la cura de almas el 18 de agosto de 1656:

Que no hay los ministros necesarios para la administracién por haber so6lo un cura,
cuando en tiempo que administraban los religiosos, asistian 6 religiosos ministros
doctrineros, y que tienen por parroquia una sala indecente que se estd cayendo y antes
servia de carcel.’”!

La dréstica secularizacion impulsada por Palafox dio lugar a que, por medio del licenciado
Pedro Valadés, fiscal eclesiastico, y del provisor del obispado, el doctor Juan Merlo de la
Fuente, los indios caciques y principales que conformaban el cuerpo de republica®’? colaboraran
con el proyecto reformador. La republica de naturales de Amozoc desempenaba funciones de
gobierno y hacienda,’” asi como de justicia mediante los alcaldes ordinarios y alguaciles,
quienes resolvian conflictos en la poblacion india.*”™ Junto a los edificios de gobierno indio —
como pueblo-cabecera y de doctrina—" mantenian adosada una carcel ptblica para quienes
cometieran delitos y fueran juzgados por las autoridades correspondientes.

El tecpan o casa de gobierno y el cabildo o “casas consistoriales” eran los inmuebles
donde los caciques y principales se reunian para celebrar las elecciones de republica y ejercer el
poder.’¢ Estos edificios se ubicaban en el lado poniente de la plaza central, frente a la iglesia y el
convento franciscano de Amozoc. La cércel que servia para encerrar a los indios transgresores
—ya fuera por embriaguez, falta de tributo, litigios por despojos de tierras o delitos graves como
homicidio o estupro—?3"" fue utilizada “provisionalmente” como sede religiosa de la parroquia
de Amozoc.*"

3 Memorial sobre el litigio entre la provincia del Santo Evangelio con el clero diocesano y mitra del obispado de
Puebla, por la restitucion de las doctrinas, Puebla, 1671, BP, vol. 42.559, 42559/001, fols. 55r-55v.

372 Cfi. Garcia Martinez, “La época colonial hasta 17607, 2008, p. 130.

3 Cfr. Gomez Garcia, Los anales nahuas..., p. 113.

374 Cfr. Menegus, El gobierno de los indios..., p. 605.

375 Cfr. Pablo Escalante Gonzalbo y Antonio Rubial Garcia, “El ambito civil, el orden y las personas”, en Pablo
Escalante Gonzalbo (coord.), Historia de la vida cotidiana..., pp. 415-416. Ver. Gomez y Tlatelpa, op. cit., p. 42.
376 Cfr. Gomez Garcia, Los anales nahuas..., p. 29; Menegus, El gobierno de los indios..., p. 605.

377 Escalante y Rubial, “El ambito civil...”, pp. 421-422; Goémez Garcia, Los anales nahuas..., p. 281.

378 En cuanto al pueblo de Cuauhtinchan, también se aprovechd un espacio para que el clero secular tuviese un
lugar “digno” para oficiar el culto divino: “la iglesia de los clérigos es una capilla de un hospital que fundaron los
religiosos para enfermos y caminantes pobres, y de la habitacion hicieron caballeria”. Resumen de las materias
que contienen diversos memoriales y cartas con otros instrumentos remitidos al excelentisimo sefior marqués de
Mancera, virrey de esta Nueva Esparia, acerca de la administracion de los clérigos en las doctrinas del obispado
de la Puebla, de cuya administracion fue removida los afios pasados la religion del Seiior San Francisco, Puebla

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

79



El templo parroquial, bajo la direccion del clero secular, adquirié una nueva imagen
en ese espacio que el cabildo indio —antiguos cofrades de Santa Maria de la Asuncion—
habia dispuesto para la administracion de los sacramentos y la ensefianza de la doctrina. La
secularizacion de doctrinas llevo a que los funcionarios de la republica de naturales de Amozoc
impulsaran la devociodn josefina y el proyecto palafoxiano, mediante la donacion de uno de los
espacios publicos como medio de negociacion con los ministros designados por el obispo. Sin
embargo, la precipitada secularizacion provocéd que la sede provisional resultara ineficiente y
pronto obsoleta, posiblemente por los materiales con que estaba construida, al haber sido antes
la carcel publica.

Diferentes documentos hablan acerca de las condiciones del templo provisional del
clero diocesano, por ejemplo, el memorial que el teniente de Cuauhtinchan y Amozoc envio al
marqués de Mancera, virrey de la Nueva Espana:

Que las iglesias de los clérigos estan con notable indecencia, hasta no tener ornamentos,
ni luz en las lamparas, ni jamas lucen sino es mientras se dice misa las fiestas.

Que tienen cinco misas de obligacion las fiestas en Amozoque, y es so6lo un cura y un
ayudante, y éstos no saben el idioma mexicano con perfeccion pues no la predican y los
religiosos eran seis o siete cuando administraban.?”

Mientras que los méritos del clérigo beneficial, el licenciado Juan Alvarez de Murias, exponen:

habiendo pasado a ser cura beneficiado del pueblo de Amosoque [...] del obispado de
la Puebla, el mismo obispo, el afio de 1668, le dio titulo de comisario juez eclesidstico
[...]. Asimismo, consta que, después que tomod posesion del dicho curato, siendo la

iglesia parroquial de él muy pequefia y mal dispuesta [...].3%

En comparacion con el suntuoso complejo arquitectonico conventual de Amozoc donde vivian
en comun los frailes, el desgaste del primitivo templo parroquial era evidente. Esto propici6 una
serie de acuerdos entre la poblacion india —en particular la élite y los miembros del cabildo,
cofrades de la devocion titular— para favorecer la edificacion de un nuevo templo parroquial.®®!

El simbolismo de la iglesia parroquial contribuia a crear lazos dentro de la organizacion

de los Angeles, s/f, BP, vol. 32.390, 32390/025, fol. 228v.

379 Resumen de las materias..., fol. 228r.

380 Méritos: Juan Alvarez de Murias, Puebla de los Angeles, 1678, AGI, Gobierno, Indiferente General, 202, n. 54,
fol. 439r. http://pares.mcu.es/ParesBusquedas20/catalogo/show/26780767nm.

8 Cfir. Gomez Garcia, Los anales nahuas..., p. 278.

A BD DB EDED B EDEDE AL A LA
COVIVP VPP VPPV PVPVI VP ¥

80

6060 02 6D
CEVP VIO

%



social de indios y espafioles a través de las cofradias fundadas en la parroquia. La poblacion
amozoquense acogiod la devocion a San José, alcanzd acuerdos concretos con el clero secular y
la financi6é como parte de un proceso de construccion identitaria desde 1641 hasta los primeros
afios del siglo XVIII, de manera analoga a la devocidon mariana entre 1532 y 1641.

El obispo de Puebla Diego Osorio de Escobar y Llamas (1656-1673) continud
la politica secularizadora iniciada por Palafox y enfrent6 las intenciones de las ordenes
mendicantes —especialmente la franciscana— de recuperar las doctrinas entre 1669 y
1671.°% El prelado tenia en marcha un plan estratégico para llegar a acuerdos con los pueblos
de indios a través del clero diocesano. Durante su gestion envid visitadores episcopales
a las doctrinas de los frailes, quienes “dejaron constancia de abusos econdémicos de los
frailes sobre las comunidades, de escandalosas conductas que afectaban el orden moral
y de una precaria administracion religiosa”.® Escobar y Llamas era consciente de que las
iglesias parroquiales fundadas en tiempos de Palafox se encontraban en muy mal estado,
pues en un primer momento se habian ocupado espacios otorgados por la poblacion.

El plan estratégico consisti6 en edificar nuevos edificios parroquiales para la
administracion de los sacramentos y la evangelizacion, ademas de continuar con la construccion
de la catedral de Puebla, como lo muestran las cartas enviadas al rey en 1661, donde exponia
la falta de recursos en las arcas reales para cubrir los gastos del recinto catedralicio.’® Debido
a esto, los curas seculares comenzaron a promover la edificacion de templos con el fin de
trasladar las devociones de las cofradias de indios, espafioles y demads castas a las nuevas sedes.

Las parroquias de la ciudad de Puebla —por ejemplo, la de San José, de boveda de tres
naves; las iglesias de Nuestra Sefiora de Belén y de San Sebastidn; asi como la de San Juan del
Rio y la del Santo Angel Custodio— fueron concluidas o alcanzaron una etapa constructiva
durante el periodo de Osorio de Escobar. Las parroquias foraneas, como las de las ciudades de
Cholula y Tlaxcala, y los templos de Zacatlan, Huejotzingo, Santiago Tecali, Totomehuacan,
Cuauhtinchan, Tecamachalco, Quecholac y Acatzingo, entre otras, también formaron parte de

este proceso edificatorio.*®>

382 Cfy. Juan Pablo Salazar Andreu, Obispos de Puebla de los Angeles en el periodo de los Austria (1521-1700):
algunos aspectos politicos y juridicos, México: Editorial Porraa, 2005, p. 253; Rubial, “La mitra y la cogulla...”,
p. 250; Jorge Garibay Alvarez y Jesus Joel Peiia Espinosa, Inventario general de manuscritos de la Biblioteca
Palafoxiana, México: Secretaria de Gobierno del Estado de Puebla, Fundacion Mapfre Talavera, ADABI,
Biblioteca Palafoxiana, 2004, p. 501.

% Rubial, “La mitra y la cogulla...”, p. 250.

38 Cfi. Salazar, Obispos de Puebla..., 2005, pp. 241- 242.

35 fndice de las iglesias fabricadas de nuevo en las cabeceras de los curatos y pueblos de sus doctrinas, desde
que se removieron en él las que administraban los religiosos de San Francisco, a los clérigos de San Pedro y las

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

81



En el partido de Amozoque también se construy6 una nueva iglesia parroquial orientada
de poniente a oriente, opuesta al convento franciscano, “hecha en tiempo de dicho obispo,
toda de boveda, con torre y adornos tan lucidos que puede ser colegiata”.**¢ Osorio de Escobar
conocia perfectamente la situacion de la sede religiosa del clero diocesano tras la visita
pastoral del 17 de diciembre de 1658.°*" El desgaste de la primitiva iglesia, la iniciativa del
parroco y el impulso devocional a San José por parte de indios y espafioles fueron factores que
determinaron la permanencia josefina-monarquico como titular de la parroquia mediante una

nueva construccion dedicada en su nombre:

Asimismo, consta que, después que tomo posesion del dicho curato, siendo la iglesia
parroquial de él muy pequena y mal dispuesta, la ha fabricado toda de nuevo y hechola
de cal y canto, muy suntuosa con seis bovedas y dos colaterales. Y ha comprado custodia,
ornamentos, palio y otras cosas de mucho lucimiento, en que ha gastado de su hacienda

mucha suma de pesos sin que se haya valido de nadie para ello.3%®

Puede vislumbrarse que el cabildo indio de Amozoc mantuvo por un tiempo acuerdos con el
clero regular, ya que el templo provisional diocesano estaba en malas condiciones en 1656.
Sin embargo, la intervencion del obispo y de los clérigos permitié contar con el auxilio de
los caciques. Aunque no existe documentacion directa, es posible que los indios principales
lograran continuar con la devocion del casto San José entablando negociaciones orientadas
a edificar un nuevo templo parroquial, promovido por el cura beneficiado Juan Alvarez de
Murias a partir de 1664.%*° En este marco, ejercer el cargo de mayordomo de la cofradia titular
constituia un espacio de poder estrechamente vinculado con el estatus social;*° de aqui que,
si se sostiene la hipodtesis, los funcionarios del cabildo habrian retomado el financiamiento y
ornato de la festividad patronal, asi como los gastos anuales de la cofradia.

Segiin la relacion de méritos, el cura Juan Alvarez de Murias impulso desde su llegada

en 1664 la primera etapa constructiva del conjunto arquitectonico parroquial de Amozoc con

que se han hecho y estdan haciendo en el tiempo de Diego Osorio de Escobar, Puebla de los Angeles, s/f, BP, vol.
32.390, 32390/018, fols. 174r-176r.

386 Ibidem, fol. 175v.

387 Libro de la cofradia del Santisimo Sacramento, de esta parroquia de Amozoc, del aiio de 1647, al aiio de 16635,
APSMAAP, Serie Cofradias, caja 55, s/f.

388 Méritos: Juan Alvarez..., fol. 439r.

389 Libro de la cofradia del Santisimo Sacramento, de esta parroquia de Amozoc, del aiio de 1647..., s/f;
Nombramiento del cura beneficiado de Amozoc, para Juan Alvarez de Murias, 18 de noviembre de 1664, AGN,
Instituciones Coloniales, Gobierno Virreinal, Reales Cédulas Originales y Duplicados (100), vol. D24, exp. 18.
3% Cfr. Rubial (coord.), La Iglesia..., p. 60.

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

82



apoyo del cabildo indio [Ver Tabla IL.I].**' La resistencia de los franciscanos continuaba en
el partido, pues, en 1669, el indio principal y regidor Diego Sanchez afirmaba que, desde la
remocion de doctrinas, los clérigos seculares no habian tenido sosiego por parte de los frailes,
ya que “mientras visitaren los susodichos en el convento tiene por cierto no han de tener paz
con los clérigos, sino que cada dia han de procurar mover disturbios y pleitos por ver si pueden
volver a tener las dotrinas”.**?

La segunda iglesia parroquial de Amozoc contaba con seis bovedas y dos colaterales,
conformando una planta de cruz latina. La cubierta del templo, de boveda de cafion corrido con
lunetos de materiales mixtos [Imagen 2.7], semejante a la del conjunto conventual franciscano,
respondia a los espacios previstos: una boveda para el coro alto, cuatro para el cuerpo del
templo y una para el presbiterio.

Se introdujeron contrafuertes internos para soportar el peso de las arcadas del techo, cuyo
espesor no fue tan voluminoso, permitiendo mayor visibilidad hacia el altar mayor —dedicado
a San José— y los altares menores, debido al planteamiento de la construccion desde su inicio.
Los ventanales rectangulares ubicados sobre la imposta, al igual que en el templo conventual,
permitian que la luz natural iluminara la boveda.*” Existia, sin duda, competitividad entre
ambos cleros en Amozoc, motivada por el esplendor del templo franciscano y por el proyecto
de fabricacion de la iglesia parroquial, que en su momento llegd incluso a presentarse como
una colegiata.*

El planteamiento arquitectonico parroquial de Amozoc contemplé también Ia
construccion de una torre-campanario y una ornamentacion interior de arte virreinal.**> El
retablo principal, donde se colocd la imagen del patriarca San José, fue costeado por el propio
cura beneficiado Juan Alvarez gracias a las limosnas y a las obvenciones parroquiales, lo cual
fortalecio los vinculos con la feligresia: el sacerdote, al contribuir a la dignificacion del templo,
era visto con buenos ojos por la comunidad. No es casual que permaneciera en la parroquia

por mas de tres lustros, aproximadamente de 1664 a 1682 [Ver Tabla II1.I].*° Las rentas del

¥ Derecho de los curas..., fol. 211r.

32 Ibidem, fol. 210v.

3% Cfr. Kubler, op. cit., pp. 285-286.

34 La iglesia colegiata era gobernada por un cabildo eclesiastico, “no siendo silla propia de obispo o arzobispo, se
compone de abad o canénigos seculares, y en ella se celebran los oficios divinos como en las catedrales”. Borromeo,
op. cit., p. 6 [Nota del autor]. Ver. Solange Alberro, “Los indios y los otros: miradas cruzadas. Tlaxcala, México,
Madrid, 1753-1779 (;?)”, en Solange Alberro y Pilar Gonzalbo Aizpuru, La sociedad novohispana: estereotipos y
realidades, México: El Colegio de México, Centro de Estudios Histéricos, 2013, p. 388 [Nota del autor].

395 Cfr. Garcia Martinez, “La época colonial hasta 17607, 2019, p. 95.

3% Ver. Castro, “Los ires y devenires...”, p. 91; Gonzalez Gonzalez, op. cit., p. 59.

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

83



beneficio curado de Amozoc permitieron sufragar el retablo, los ornamentos liturgicos y otros
objetos necesarios, lo que evidencia tanto la capacidad econdémica de la parroquia como la
posibilidad del clérigo de cubrir los gastos.

Las ¢élites locales utilizaron mano de obra india para la fabrica de la segunda parroquia
en su primera etapa durante el gobierno de Alvarez de Murias. La construccién del templo
marc6 una nueva etapa de predominio del clero secular en la cura de almas de la poblacion
amozoquense, asi como la implementacion del servicio personal del grueso de la comunidad
india. Esto fue posible gracias a la formacion de redes de poder a través de la estructura
sacralizada de los caciques y principales de Amozoc, funcionarios del cabildo y mayordomos
de la cofradia patronal de San José,*” que probablemente fue fundada desde la secularizacion
de 1641.

Diversos factores externos contribuyeron a sostener el financiamiento de la cofradia
josefina durante el resto del siglo XVII y los primeros afios del XVIII. Entre ellos destaca la
devocion de la casa de los Austria desde la primera mitad del siglo XVII, vinculada a la piedad
de la familia real como tradicion hereditaria en las contiendas que enfrentaban, como en la
victoria de la Guerra de los Treinta Afios (1648).%® De manera particular, durante el reinado de
Felipe IV (1621-1665), la influencia de la vidente sor Maria de Jesus de Agreda contribuyé a
reivindicar el papel y fervor hacia la figura del padre putativo de Cristo en el plan salvifico, a
través de su obra La Mistica Ciudad de Dios, publicada en 1670.%%

Carlos II (1665-1700) emiti6 una real cédula en 1678 ordenando jurar a San José como
“Patrono de Espafia y de sus dominios”, incluidas las Indias occidentales,*® en atencion a
“la potestad josefina en asuntos bélicos-politicos y su capacidad taumatirgica para solventar
problemas de infertilidad”.*’! Este reconocimiento de la corona hacia el casto José, como tutelar
de los reinos hispanicos, buscaba consolidar el poder monarquico mediante una devocion
comun.*” La disposicion fue leida en el cabildo de Puebla el 22 de marzo de 1680; sin embargo,

para ese momento ya habia sido revocada en Espana.*”

¥7 Cfr. Gomez Garcia, Los anales nahuas..., p. 196; Rubial, El cristianismo..., p. 48.

%8 Cfr. Merlo, op. cit., p. 183.

39 Merlo, op. cit., p. 183; Ana Morte Acin, “Sor Maria de Agreda y la vida cotidiana en Agreda en el siglo XVII:
una aproximacion histérica”, Cuadernos de Historia Moderna, vol. 39, julio, 2014, p. 123. https://revistas.ucm.es/
index.php/CHMO/article/view/45844/43087; Javier Burrieza Sanchez, “Juan de Palafox, historia de su ‘fama de
santidad’”, Biblioteca: estudio e investigacion, nim. 27, 2012, p. 94. https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?-
codigo=4601177.

40 Cfr. Pulido, op. cit., p. 282; Cuadriello, op. cit., p. 10.

41 Merlo, op. cit., p. 182.

42 Ibidem, p. 184.

43 Cfr. Andrade, José Patriarca..., p. 15.

LD LD LD DO LD0D 6D LI ED LD LD LD 0D LD 0D
CPVICISIVICICOVI O VIV I VI VIV Y

84



Un afio después del patrocinio josefino, la monarquia anul6 el edicto por presion
del cabildo de Compostela, a causa del perjuicio que podia ocasionar a la devocioén de
Santiago Apostol, patron de Espafia. Contar con dos devociones afectaba econdmicamente el
financiamiento del patronado jacobino, dado que existia la “imposibilidad de coexistir patrones
y tutelares que ensombreciesen a Santiago, su culto y las ventajas materiales que el ‘monopolio’
comportaba”.*** No obstante, la revocacion no llegd o no se acatd en algunos territorios de la
monarquia, como los Paises Bajos y la Nueva Espaiia, incluida la ciudad de Puebla.*®> Conforme
al Real Patronato, Carlos II impuls6 la empresa josefina sin solicitar licencia de la Santa Sede;**
aun asi, la disposicion fue ratificada por el breve de Inocencio XI, instituyendo la festividad
del patrocinio de San José en 1682 y otorgando indulgencia plenaria para la fiesta del 19 de
marzo.*’

Entre tanto, las actas de cargo y data de la cofradia del Santisimo Sacramento —Unicas
fuentes que lo mencionan—*" enfatizan desde 1674, durante las elecciones de mayordomos,
la devocién patronal: “estando juntos y congregados todos los hermanos de esta cofradia
[...] segun es costumbre en la iglesia parroquial de este pueblo de Amozoque nombrada San
Joseph”,*” formula que se asent6 de manera similar en las décadas posteriores.

De acuerdo con las fuentes disponibles, la devocion josefina continuaba siendo la tutelar
de la parroquia del partido de Amozoc durante los dos primeros afios del siglo XVIII. Ello se
infiere por el cambio de mayordomias en marzo, dias antes o después de la fiesta patronal,
lo que permite interpretar que las elecciones de oficiales de cofradias —tanto de espanoles
como probablemente de indios— se realizaban en el marco de la festividad de San José,
sumamente importante para la feligresia amozoquense y para el clero. Aunque las fuentes
documentales no esclarecen el retorno de la devocion mariana, a partir de 1717 las elecciones
de mayordomos de la cofradia del Santisimo Sacramento comenzaron a efectuarse en enero,
a diferencia de los afios anteriores.*'° En este contexto, el pueblo de Amozoc experiment6 una

nueva estructuracion devocional con el arribo de la devocion fundacional, lo que derivé en la

404 Teofanes Egido, “Politica y religiosidad en el barroco espaiiol: el fracasado patronato de San José sobre Espafia
y sus dominios (1679)”, Revista de Estudios Josefinos. San José en el siglo XVIII, Actas del Tercer Simposio
Internacional (Montreal, Septiembre 1980), afio XXXV, nim. 69-70, 1981, p. 679.
45 Cfr. Andrade, José Patriarca..., p. 15.
46 Ibidem, p. 14.
47 Cfr. Pulido, op. cit., p. 282; Cuadriello, op. cit., p. 10.
48 Ademas de las Relacion de la visita del obispo Juan de Palafox en 1643. Cfr. Palafox, op. cit., pp. 6-7.
49 Libro de la cofradia del Santisimo Sacramento, de esta parroquia de Amozoc, del aiio 1666 al afio de 1691,
APSMAAP, Serie Cofradias, caja 55, fol. 12r.
410 Ibidem, fol. 41r.
%

LD LD LD DO LD0D 6D LI 6D LD LD LD 0D ED 0D
CPVICISIVICICOVI O VIV I VI VIV Y

85



segunda etapa constructiva de la sede parroquial.
La secularizacion de doctrinas en el siglo XVII prohibi6 a la poblacién india, espafiola
y demads castas asistir —por medio del clero secular— a la administracién sacramental, misas y

41 Asi ocurrio en Amozoc, cuando se intentd

ritos en los conventos de las 6rdenes mendicantes.
dar cristiana sepultura a treinta indios principales en el convento, conforme a sus testamentos,
pero el pago de obvenciones exigido por los diocesanos era muy elevado.*'? Durante la segunda
mitad del siglo XVII y principios del XVIII, acudir a confesarse con los padres franciscanos
representd un impedimento para los indios amozoquenses, quienes podian morir sin confesion
por la falta de diligencia de los curas seculares. Asi, en 1668, “se quedaron sin confesar mas
de 200 indios por causa de haberse ausentado el cura, y fueron a confesarse a la Puebla por la
cuaresma para cumplir con la Iglesia”.*"?

En 1723 se pagaron cinco pesos por “la misa que se canta en el convento de Sefior San

Francisco de este pueblo por el alma de Dionisio de Mena”,*!

obra pia fundada desde inicios del
siglo XVII. La concesion de los diocesanos a los padres de la Orden Serafica de San Francisco
de Amozoc pudo deberse a la entrega de la imagen devocional fundadora de Santa Maria de la
Asuncion,*’® como parte de una accion pactista entre religiosos y feligresia, ya que los frailes
vivian Gnicamente de limosnas. La poblacion, por su parte, establecid acuerdos con los clérigos
para que toleraran su asistencia a actividades religiosas dentro del convento.*'® Esto permitio
que los religiosos obtuvieran otros ingresos de parte de la poblaciéon amozoquense —incluida
la espafiola—, al considerar su sentido de pertenencia al convento y el pago de obvenciones
a ambos cleros para que los regulares administraran ciertas funciones religiosas en el recinto
franciscano.

El clero regular de Amozoc se benefici6 del cambio devocional, cediendo la imagen
de la Asuncion que los franciscanos de Tepeaca habian entregado a los caciques del pueblo

en 1554. Los frailes dedicaron la iglesia conventual a San Francisco de Asis, patron de la

411 Cfr. Mazin, “Secularizacion de parroquias...”, p. 26.

2 Memorial sobre el litigio..., fols. 48v-49r; Resumen de las materias..., fol. 228v.

43 Despachos y cédulas relativas a la secularizacion de las doctrinas de la provincia del Santo Evangelio, en la
diocesis de Tlaxcala, Tlaxcala, s/f, BP, vol. 42.559, 42559/012, fol. 380r.

44 Libro de la cofradia del Santisimo Sacramento, de esta parroquia de Amozoc, del aiio 1723, al aiio de 1746,
APSMAAP, Serie Cofradias, caja 55, fol. 3r.

415 Los religiosos franciscanos atin permanecian en el convento de Amozoc en 1681, mientras que, para 1698, en el
recinto vivian solo tres frailes y la iglesia conventual aun estaba “consagrada 4 la Asuncion de nuestra Sefiora”, lo
cual aclara que la imagen devocional fundadora seguia en manos del clero regular. Vetancurt, op. cit., p. 262. Ver.
Peter Gerhard, “Un censo de la diocesis de Puebla en 16817, Historia Mexicana, vol. 30, nim. 4, abril-junio, 1981,
p. 543. https://historiamexicana.colmex.mx/index.php/RHM/article/view/2630.

416 Cfr. Vetancurt, op. cit., p. 262.

A BD DB EDED B EDEDE AL A LA
COVIVP VPP VPPV PVPVI VP ¥

86

LD 60 0D 4D
%

SPOSO
CEVPeP®

%



orden, obteniendo recursos para solventar sus necesidades y las del convento. En 1725,
mediante una obra pia vinculada a la finca de una casa del pueblo de San Andrés Tlaxicomula
(Chalchicomula),*'” don Antonio Tome Mufioz y dofia Anna de Santisteban otorgaron 1000 pesos
de principal, con un rédito anual de 50 pesos, destinados a cubrir los gastos del trecenario a San
Antonio de Padua en el convento de Amozoc, asi como la fiesta del santo y la cera necesaria.*'®

El retorno de la devocion a la Asuncion de Nuestra Sefiora como titular de la parroquia
de Amozoc volvio a integrarse en la identidad colectiva y en la organizacion social del pueblo,
financiando la cofradia correspondiente y sustituyendo definitivamente la devocion josefina-
monarquica. Esto motivé una serie de acuerdos para impulsar la devocién mariana, sufragar
los servicios religiosos, la fiesta patronal del 15 de agosto y adquirir los objetos necesarios para
reivindicar la devocion fundacional. La tercera o cuarta generacion de habitantes de Amozoc,
privados durante décadas de la devocion fundadora, recibié nuevamente la imagen, por lo que
debieron organizarse para cumplir los objetivos de la mayordomia principal, administrada por
los integrantes del cabildo indio.

Aunque el nombre de la devocion se modificod ligeramente, la advocacion sigui6 siendo
la de la Asuncion. El primer registro del titulo de Nuestra Sefiora de la Asuncion asignado a la
iglesia parroquial de Amozoc aparece en el libro de cargo y data de la cofradia del Santisimo
Sacramento de 1723.*" Tres afnos mas tarde, el bachiller Nicolas Patifio mencioné dicho titulo
en un bautizo,** lo que evidencia el pleno establecimiento de la devocion a la imagen de Santa

Maria de la Asuncidn en la tercera década del siglo X VIII.

417 Las obras pias eran aquellas fundaciones que, por medio de donaciones de bienes, se utilizaban para la salvacion
de las almas de particulares, es decir, era una especie de fideicomiso perpetuo que propiciaban a realizar actos
caritativos y devocionales debido a la preocupacion de la sociedad virreinal sobre la idea del purgatorio. Por tanto,
se destinaban para apoyar a personas vulnerables como huérfanos, viudas y pobres, asi como también “podian
emplearse para fortalecer la vida religiosa, mediante el financiamiento de fiestas y ceremonias, el suministro de
velas, aceite y flores, o la propagacion de un culto a un santo o a una advocacion de la Virgen”. Maria del Pilar
Martinez Lopez-Cano, ef al., “Presentacion”, en Maria del Pilar Martinez Lopez-Cano, ef al. (coords.), Cofradias,
capellanias..., p. 13. Ver. Diana Eugenia Gonzalez Ortega, Las cofradias de Xalapa de 1750 a 1800, tesis de
doctorado en Historia y Estudios Regionales, México: Universidad Veracruzana, ITHS, 2011, p. 30.

418 Testamento a favor de la obra pia del trecenario de San Antonio de Padua en el convento e iglesia de San
Francisco del pueblo de Amozoc. Ao de 1734, CEHM, No. 38, 516, Fondo XVI-1, Manuscritos de la Ciudad de
Puebla. Coleccion Enrique A. Cervantes: [1531]-1923, Clasificacion 090: XVI1.8.155.1, fols. 10r-12r. http://www.
cehm.org.mx/Buscador/VisorArchivoDigital ?jzd=/janium/JZD/XVI-1/8/155/1/XVI1-1.8.155.1.jzd &fn=38516.

49 Libro de la cofradia del Santisimo Sacramento, de esta parroquia de Amozoc, del aiio 1723..., fol. 2r.

420 “en la parroquia de Nuestra Sefiora de la Assumpcion, Amozoc, en veinte y seis de marzo de mil setecientos
veinte y seis afos, baptisé solemnemente a Maria Josepha de diez dias nacida”. Libro de Baptismos y Entierros que
se hacen de las personas de quales quiera naturaleza a que sean ecepto yndios. En este Pueblo de Amozoc, siendo
cura coadjutor, vicario y juez eclesiastico el Br Don Miguel Joseph Gorospe Irala. Aiio de 1723, APSMAAP, Serie
Bautismos, caja 1, s/f.

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

87



Por otro lado, el arte del pincel espafiol influy6 en los talleres novohispanos, tanto por
el contacto directo con el “modo de hacer europeo” como por la circulacion de grabados y
pinturas. Esto permiti6 asimilar tipologias hispanas e introducir la pintura de corte “barroco”
en los ultimos afios del siglo XVII y principios del XVIIL.**! En Puebla florecieron “los mejores
pintores [...], los que sin olvidar por completo la técnica, el colorido y la iluminacion de los
viejos pintores espafioles, empezaron a pintar con algunas caracteristicas propias del medio en

422 generandose rasgos especificos en la produccion angelopolitana.*? Asi,

que se formaron”,
la produccion pictdrica en la parroquia de Amozoc contribuy6 al impulso de la cofradia de la
devocion titular en el siglo XVIII, época de ostentacion, junto con la segunda etapa constructiva
del templo parroquial.

Una serie de cuadros de la Historia de la Vida de la Virgen se mando elaborar al pintor
angelopolitano Juan de Villegas —activo entre finales del siglo XVII y principios del XVIII—
para la parroquia del partido de Amozoc.*** Este artifice, perteneciente a la “generacion puente”
entre ambos siglos,** realizé algunos trabajos en la ciudad de Puebla y en otras ciudades y
pueblos de la diocesis, como Huejotzingo, Cholula y Tecamachalco; incluso algunas de sus
obras llegaron a la provincia de Maracaibo, en la actual Venezuela. Las pinturas conservadas
en la iglesia de Santa Ana, Maracaibo, son similares a las de Amozoc: una serie de la vida de la
Virgen Maria de finales del siglo XVII basada en grabados y pinturas de la época, coincidiendo
en Los desposorios misticos de la Virgen y san José, La visitacion, La adoracion de los pastores,
La presentacion del Niio en el templo y La Circuncision [Imagenes 2.8 y 2.9].%¢

Los lienzos —encolados sobre tabla y con marcos de madera finamente tallados y

dorados— conservan la firma del pintor en dos de ellos, La Inmaculada Concepcion y La

421 Cfr. Maria Evangelina Mufioz Santos, “La devocion e imagen de la Inmaculada Concepcion en Hispanoamérica”,
en F. Javier Campos (coord.), Espania y la Evangelizacion de América y Filipinas (siglos XV-XVII), Espafia:
Estudios Superiores del Escorial, IEIHA, 2021, p. 53; Rogelio Ruiz Gomar, “Villalpando. Retazos de vida y
actuacion en Puebla”, en Alejandro Julian Andrade Campos (ed.), Cristobal de Villalpando. Esplendor barroco de
Puebla, Espana: Gobierno del Estado de Puebla, CECAP, Museo Internacional del Barroco, 2018, p. 12.

422 Francisco Pérez de Salazar y Haro, Historia de la pintura en Puebla y otras investigaciones sobre historia y arte
XIX, México: PERPAL S. A. de C. V., 1990, p. 39.

42 Cfr. Alejandro Julian Andrade Campos, “Tradicion, intelecto e identidad en la pintura poblana del siglo XVII:
el establecimiento de un dialogo pictdrico con Cristobal de Villalpando”, en Alejandro Julidan Andrade Campos
(ed.), Cristobal de Villalpando..., p. 83.

424 Cfr. Maria Concepcion Garcia Saiz, La pintura colonial en el Museo de América (I): La escuela mexicana,
Madrid, Espafia: Ministerio de Cultura, Direccion General del Patrimonio Artistico, Archivos y Museos, Patronato
Nacional de Archivos, 1980, p. 118; Mufioz Santos, op. cit., p. 59 [Nota del autor].

25 fdem.

426 Cfir. Carlos F. Duarte, Catdlogo de obras artisticas mexicanas en Venezuela: periodo hispanico, México:
UNAM, IIE, 1998, pp. 22-23; Garcia Saiz, op. cit., p. 118.

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

88



Dormicion, y el cuadro de La Anunciacion esta fechado en 1710. Esto coincide con el retorno
de la devocion a la imagen de Santa Maria de la Asuncion a la sede parroquial de Amozoc a
finales del primer decenio del siglo XVIII. Considerando la elaboracion de las pinturas al 6leo
y el silencio documental del archivo parroquial, el regreso de la imagen patronal podria situarse
hacia fines de la primera década del siglo XVIII. Con el cambio devocional y estructural en la
feligresia y el clero, inicié un nuevo periodo en la historia devocional del pueblo de Amozoc,
que abarca desde entonces hasta 1904.

Los oleos tenian como finalidad presentar a la feligresia la vida de la Virgen Maria,
desde su concepcidn hasta su dormicion, culminando con la imagen escultérica asuncionista
ubicada en el altar mayor, devocion tutelar del partido de Amozoc. La poblacion, que durante
mas de cincuenta aflos habia venerado a otro santo patron —el patriarca José—, volvid a aceptar
la devocion de la Asuncion mediante las pinturas del “pincel fino” de Villegas como medio de
difusion.*?” El proposito de estas reproducciones en lienzo, dado el reconocimiento tradicional
de la imagen de Santa Maria de la Asuncion como patrona fundadora del pueblo, era forjar
identidad local dentro de una sociedad estamental, facilitar la comunicacion y la ensefianza de
temas teologicos,*® y recolectar limosnas para solventar los gastos de la cofradia.

En cuanto al templo parroquial, “la continuidad fisica del edificio religioso es un punto
de anclaje muy importante. Aunque la fabrica material se renueve, la institucion permanece y
se mantiene la advocacion originaria”.** En este caso, restablecida la devocion fundadora de
Amozoc —ahora en la parroquia—, esta no volveria a ser sustituida; al contrario, se fortaleceria
como medio de cohesion y organizacion social. Durante los siglos XVII y XVIII, la feligresia
de pueblos y ciudades “siguieron promoviendo la construccién o remodelacion de sus templos
parroquiales y con sus limosnas contribuyeron a la edificacion de soberbios santuarios”.*° Asi,
Amozoc experiment6 un periodo de esplendor arquitectonico al edificarse la iglesia parroquial
desde la segunda mitad del siglo XVII hasta el Siglo de las Luces.

Un mapa de 1711 establecid las medidas de las tierras de algunos propietarios —don
Antonio Rodriguez, don Francisco Villanueva, la viuda de Carrillo y dofia Isabel (esta tltima

en Malinaltepec, cerca de la hacienda de dofa Juana de la Vega,®' actual barrio de San Andrés

7 Cfr. Duarte, op. cit., p. 21.

428 Cfr. Rubial (coord.), La Iglesia..., pp. 68-69.

429 Lopez Alsina, op. cit., p. 439.

430 Rubial (coord.), La Iglesia..., p. 70.

1 Ver. Amozoc, Puebla. Tierras de Tlaxcala situadas al norte, 1711, AGN, Instituciones Coloniales, Colecciones,
Mapas, Planos e Ilustraciones (280).

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

89



las Vegas)—.* El mapa también presenta el templo parroquial de Amozoque, una construccion
austera con una torre-campanario en el lado sur, posiblemente de dos cuerpos, y, como se ha
estudiado, con cubierta de boveda de cafion corrido con lunetos [Imagen 2.10].

El arribo de la imagen de la Asuncién al templo parroquial significo un estimulo para la
poblacion de Amozoc en la primera mitad del siglo XVIII, ampliandose el edificio religioso en

areas como el crucero y las capillas anexas.

En la capilla de la milagrosa imagen de Jesus Nazareno cita en la parroquia de Nuestra
Sefiora de la Asumpcion, Amozoc, en diez y nueve dias del mes de abril de mil setecien-
tos y veinte y seis afos, di sepultura eclesiastica al cuerpo de don Miguel de Arrieta,

espafiol vecino de este pueblo, marido legitimo que fue de dofia Antonia Moreno, a

quien le dejo poder para testar.*

Para 1726, la capilla de la “milagrosa imagen de Jesus Nazareno” se ubicaba dentro del con-
junto arquitectonico parroquial de Amozoc, particularmente a la mitad de la iglesia, es decir, en
la tercera boveda, como lo establecian las normas eclesiasticas.** Esta capilla anexa era una de
las preferidas para el culto divino, solventado por los fieles espafioles devotos. En este sentido,
es posible concluir que la segunda etapa constructiva de la iglesia parroquial comenzo en la
tercera década del siglo X VIII, iniciando por la capilla del Nazareno, siendo titular la devocion
a la Asuncion. En consecuencia, y en virtud de la devocion a la imagen del Sefior de las Tres
Caidas, se mando elaborar un retablo finalizado en 1744 [Imagen 2.11].%

Entre las décadas de 1710y 1740, el area del presbiterio de la nave del templo parroquial
de Amozoc fue derrumbada para ampliar el crucero, elevandose la imposta algunos metros con
el fin de construir una boveda de cafion con lunetos. Se colocaron columnas que soportaran las
nuevas arcadas de la boveda y de la cipula. Subir la imposta implico la apertura de ventanas
rectangulares para iluminar los tramos construidos, y se afiadieron los dos brazos de la nave

para formar una planta de cruz latina. Esto permiti6 levantar la cipula de “media naranja”, de

2 [icencia para el matrimonio de los indios Lucas de la Cruz y Thomasa Josepha, Puebla de los Angeles, 20
de octubre de 1705, APSMAAP, Serie Informaciones Matrimoniales, caja 12, s/f; Reyes, Cuauhtinchan del siglo
XII..., p. 148.

43 Libro de Baptismos y Entierros que se hacen..., s/f.

44 Cfr. Borromeo, op. cit., p. 21.

435 Entrevista a Onofre Lopez Ruiz por Pedro Ayala Soledad (OLR/PAS), 03 de septiembre de 2022, Amozoc,
Puebla.

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

90



planta octogonal, sostenida por un tambor que descansaba sobre cuatro pechinas y, a su vez, en
los cuatro arcos torales del crucero.**

En el presbiterio rectangular se coloc6 el altar mayor sobre varias gradas que permitian
una mejor visibilidad del culto divino. La imagen de Santa Maria de la Asuncion, devocion
titular, debid ubicarse en el altar mayor —donde antiguamente se hallaba la escultura de San
José—, ahora dentro de un retablo de las mismas dimensiones que la capilla mayor abovedada.
A través de una antesacristia conectada con el altar mayor, se construyo la sacristia parroquial
durante el gobierno del cura interino, bachiller Diego de Morales Mozérabe, desde 1753, como

espacio para el revestimiento del clero y el resguardo del ajuar sagrado:*’

Me confiri6 la benignidad de vuestra Ilustrisima, a quien también le debo la confianza
de haberme nombrado cura interino de la parroquia y curato de Amozoque en el que he
procurado desempenar mi obligacion, no sélo atendiendo a la puntual administracion
de los santos sacramentos, al crecido nimero de feligreses, sino también procurando el

mayor culto de la iglesia [...]. Habiendo reconocido la incomodidad y deterioro de la

sacristia, di paso a fabricarla y se contintia su obra.**

Al ampliar la nave desde el antiguo presbiterio, se decidié levantar una nueva sacristia con
boveda a principios de la década de 1750, adosada a la derecha del altar mayor de la devocion
titular. El conjunto arquitectonico parroquial concluyd su proceso constructivo con la fabrica de
la sacristia, pues a partir del retorno devocional el templo diocesano tuvo una fase de crecimiento
estructural. Esta segunda etapa de edificacion favorecid una mayor capacidad para la asistencia
de la poblacion al sacrificio de la misa y a los oficios divinos, dotando al templo asuncionista

del decoro y dignidad adecuados.*’

436 Cfir. Guillermo Fatas y Gonzalo M. Borras, Diccionario de términos de arte y arqueologia, Madrid: Alianza
Editorial, 1988, p. 167.

7 Cfr. Borromeo, op. cit., p. 77.

8 Méritos: Diego de Morales y Mozdrabe, Puebla de los Angeles, 1754, AGI, Gobierno, Indiferente General, 202,
n. 54, fols. 471v-472r. http://pares.mcu.es/ParesBusquedas20/catalogo/show/27661407nm.

439 “NON EST HIC ALIUD NISI DOMUS DIE [sic] PORTA CAELI” (Esto no es mas que la casa de Dios y la
puerta del cielo), es la inscripcion de la entrada de la parroquia de Amozoc ubicada en las dovelas del arco de
medio punto, que anunciaba al feligrés letrado lo que representa el edificio religioso. La primera etapa, de acuerdo
con el ensamblaje de la cantera gris y el medallon de San José (devocion titular en su momento) sostenido por un
angel labrado en las enjutas, inicamente fue el primer cuerpo de la fachada con el arco de medio punto pertene-
ciente a la segunda mitad del siglo XVII. Mientras que la segunda etapa abarcaria las columnas del primer cuadro,
el segundo y tercer cuerpo de influencia neoclésica por su ornamentacion que data de 1752, la cual cubre la altura
del templo parroquial al nivel del tambor de la ctipula. Esto tltimo indica el término tanto de la fachada como de
la segunda etapa constructiva de la parroquia —crucero, cipula y presbiterio—. Asimismo, la pequeiia torre del
extremo norte también seria un agregado del siglo XVIII. Agradezco a don José Anastacio Vazquez Bonilla por

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

91



La casa cural del partido de Amozoc debi6 ubicarse en las proximidades de la parroquia
desde la secularizacion de doctrinas del siglo XVII, para evitar contratiempos de los ministros
de culto en celebraciones religiosas, administracion sacramental urgente —como el vidtico o
la extremauncion— y funciones administrativas. La inscripcion “BIBA JESUS Y MARJA. OI
29 D[E] SEPTIEMBRE 1746 se conserva en el dintel de piedra de la puerta de la antigua
casa cural [Imagen 2.12],*° ricamente ornamentado con flores y dos angeles que custodian
una cruz labrada. Fue elaborada durante la administracion del cura beneficiado, vicario y juez
eclesiastico Dr. Joseph Baltazar de Somonte y Velasco. Bien entrado el siglo XVIII, a menos de
cuatro cuadras hacia el poniente de la parroquia se localizaba la vivienda de los clérigos, en el
camino real que comunicaba con la ciudad de Puebla.

Asi como el templo conventual fue un elemento identitario para la poblacién de Amozoc
antes de la secularizacion palafoxiana, la iglesia parroquial formo parte de la identidad local
a partir de 1641. La poblacién amozoquense, mediante las devociones de indios y espafioles,
colabor6 en la construccion de la sede parroquial en un contexto de cambios de lealtades. La
pugna entre el clero secular y el regular generd una serie de negociaciones entre la feligresia y
el clero responsable de la cura de almas, al término de las cuales el cabildo indio y las familias
espafiolas contribuyeron a consolidar el poder secular en el pueblo.

El cambio de devocion titular en Amozoc fue fundamental para el predominio
evangelizador del clero secular tras la remocion de doctrinas, sustituyendo la imagen de Santa
Maria de la Asuncion por la devocion a San José. Sin embargo, la continuidad de la devocion
josefina-mondrquica finaliz6 con el retorno de la devocion mariana como patrona del pueblo
de Amozoc, aceptada como titular del partido a finales de la primera década del siglo XVIIIL.
Ello implicé una serie de negociaciones con el clero regular, asi como la introducciéon de
elementos capaces de promover nuevamente la devocion fundacional entre la feligresia. El
esplendor constructivo de la parroquia contribuyé asimismo al fortalecimiento de la devocioén
a la Asuncién, mediante una nueva etapa de edificacion apoyada por el clero diocesano y las

corporaciones de seglares a través de la limosna.

sus observaciones.
440 Entrevista a Pedro Sosa Romero por Pedro Ayala Soledad (PSR/PAS), 10 de agosto de 2020, Amozoc, Puebla.

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

92



ILIII Cofradias, mayordomos y fiscales: la financiacion devocional amozoquense

En el nombre de [Dios todopoderoso y de su] [glo]riosa madre la Virgen [Maria] [...]
Este es el primer libro de los cofrades [de la] cofradia del Santisimo Sacramento que
se instituyd en este pueblo de Amozoc, nuevamente el afio de mil y seiscientos y uno
en el dia de afio nuevo, mufnéndola y solicitandola el padre guardian que a la sazon
era fray Juan Sarmiento y siendo su compafiero el padre fray Francisco de Castafieda,
de la cual fueron elegidos por primeros fundadores y oficiales de ella Alonso de la
Torre, mayordomo, y Antonio Carrillo y Alonso Plata, por diputados. A gloria y honra
de Nuestro Sefior Jesucristo y de la Virgen su madre. Y de esta cofradia dijo la primera
misa por los dichos cofrades el dicho padre guardian, fray Juan Sarmiento, el dia del

Santisimo Nombre de Jesus del dicho afio. A honra y gloria de Dios que vive y reina en

los siglos de los siglos por siempre jamas, amén.*!

El libro adquirido por los mayordomos de la cofradia del Santisimo Sacramento del convento de
Santa Maria de la Asuncion, doctrina de Amozoc, inicia con el levantamiento de la primera acta
de eleccion de mayordomos en 1601. La creacion de esta cofradia contribuy6 al sostenimiento
del clero regular y, mas tarde, del secular, impulsando la fundacion de esta organizacion
seglar con el fin de obtener nuevas obvenciones por medio del culto divino, la administracion
sacramental y otros servicios religiosos.*? Los frailes franciscanos unicamente percibian las
retribuciones del pago de misas y funciones sufragadas por la cofradia titular; ademas, la
disminucién de la poblacion fue un factor importante para la formacion de nuevas cofradias
en el pueblo, “como un medio para adquirir limosnas en una época en que las donaciones
individuales disminuyeron”.*3

La iniciativa conjunta de los frailes y de la feligresia para formar esta corporacion de
seglares en la sede conventual permiti6 la participacion en la celebracion del culto religioso
dentro de una sociedad corporativa y jerarquizada.*** Asimismo, “es frecuente que se anotara el

nombre de la cofradia y hermandad sin proporcionar datos acerca del origen sociorracial de sus

1 Libro primero de la fundacion de la cofradia del Santisimo Sacramento de esta Parroquia de Amozoc, comienza
el 1°de enero de 1601, al ario de 1627, APSMAAP, Serie Cofradias, caja 54, fol. 1r.

“2 Cfy. Alvarez Icaza, “Las cofradias en los pueblos...”, p. 250.

3 Rubial, “La Iglesia novohispana...”, p. 62. La crisis demografica y la adjudicacion de tierras mas cercanas a los
nucleos hispanos como las haciendas, permiti6 que, entre 1597 y 1605, se llevara a cabo la segunda campafia del
proceso de reducciones. En el caso de Amozoc, en 1604, se congrego a la poblacion india de la estancia de Santa
Clara Tepalcayuca junto al pueblo de Amozoc. Cfi. “Solicitud de amparo...”, op. cit., p. 163 [fol. 2r]; Libro de los
guardianes..., p. 51 [fol. 11r]; Gerhard, “Congregaciones de indios...”, p. 385.

44 Cfr. Rubial, El cristianismo..., p. 151.

LD LD LD DO LI0DI 0D LR LD LD OB ED 0D 4,
CIVICISIVIVI ORI TIPS IVI VISR

93

249
%<y



miembros”,** fenomeno que también se observa en las cofradias de Amozoc hasta bien entrado
el siglo XVII, tanto de indios como de “gente de razén”, categoria que incluia a espafioles,
mestizos, mulatos y negros. El obispo de Tlaxcala, fray Alonso de la Mota y Escobar, durante
su visita pastoral de 1616 omiti6 registrar las cofradias y los grupos sociales que las integraban
en la doctrina de Amozoc; sin embargo, otros religiosos si las mencionan, como Juan de Palafox
y Mendoza, obispo de Puebla, y el franciscano Agustin de Vetancurt.**

Los cofrades del Santisimo Sacramento del pueblo de indios de Amozoc eran, en su
mayoria, espafioles y criollos, personas con un caudal considerable, como lo indican los bienes
de la corporacion descritos en el primer libro de su fundacion. Los miembros donaron solares
ubicados dentro de la cuadricula del pueblo, asi como algunos censos impuestos sobre haciendas
de labor en la periferia, como se estudia mas adelante.*"’

También fueron incorporados funcionarios de la republica de naturales. Por ejemplo,
el 20 de marzo de 1650, el alguacil mayor de Amozoc, Francisco Quintanilla,*® fue elegido
mayordomo de la cofradia del Santisimo. En muchos casos, estas corporaciones experimentaron
procesos de expansion, restriccion o flexibilidad en la aceptacion de nuevos miembros de
diferentes grupos sociales,** en medio de una sociedad fuertemente jerarquizada. Los cofrades
solian pertenecer a mas de una organizacion religiosa, aun sin compartir el mismo estrato social
0 “casta”, como ocurrid con el mestizo Dionisio de Mena, vecino y labrador de la jurisdiccion
de Amozoc.*"

Las cofradias debian obtener licencia eclesiastica del obispo de la didcesis para elegir a
sus oficiales, y debian establecer, como organismos autdbnomos, sus propias estructuras juridicas
—constituciones, reglamentos, estatutos u ordenanzas— para asegurar un buen funcionamiento
devocional y sistematico.*! En el caso de la cofradia del Santisimo Sacramento, los «vecinos
y labradores» de la jurisdiccion del pueblo de indios de Amozoc presentaron la peticion ante el
obispo de Tlaxcala, Diego Romano (1578-1607) para que fuese aprobada.*? El prelado otorgd

la licencia para elegir oficiales el 9 de marzo de 1600.

45 Alvarez Icaza, “Las cofradias en los pueblos...”, p. 256.

¢ E] obispo angelopolitano, en 1643, sefiald dos cofradias de espafioles y cinco de indios en el partido de Amozoc,
en cambio, fray Agustin de Vetancurt especifica que las dos corporaciones de espafoles eran la del Santisimo
Sacramento y la de las Benditas Animas del Purgatorio. Cfr. Palafox, op. cit., p. 7; Vetancurt, op. cit., p. 262.

47 Libro primero de la fundacion..., fol. 2r.

48 Libro de la cofradia del Santisimo Sacramento, en esta parroquia de Amozoc, del aiio de 1647 ..., fol. 45r.

4“9 Cfy. Alvarez Icaza, “Las cofradias en los pueblos...”, p. 252.

430 Libro que contiene escrituras y demds documentos de la cofradia del Santisimo Sacramento de esta parroquia
de Amozoc, del aiio de 1620, al aiio de 1785, APSMAAP, Serie Cofradias, caja 54, s/f.

1 Cfr. Rubial, El cristianismo..., p. 151.

432 Cfr. Salazar, Obispos de Puebla..., 2005, pp. 75-117.

LD LD ED DO LD 0D 6D LI 6D LD LD LD 0D 4D
IVICICIVIVICOVI VI VITIVI VI IH VPR

94



dijo que loaba el celo y devocion que los susodichos muestran en el servicio de mi
sefor y su culto divino, y para que vaya en aumento y su buen propdsito tenga efecto,
daba y dio licencia para que se junten en forma de cofradia y nombren oficiales y hagan
ordenanzas con que se ha ya de gobernar. Con que dentro de veinte dias primeros
siguientes de la data de esta antes que usen de ellas, las hagan ante su sefioria para
que las vea y confirme la dicha cofradia y apruebe las dichas ordenanzas, quitando o
poniendo lo que le pareciere [convenientemente] mas al servicio de Dios y bien de la

dicha cofradia y ansi lo dijo y firmé de su nombre Doctor Epicopus Tlaxcalencis.*>?

El domingo 18 de marzo de 1600 se celebraron las primeras elecciones de oficiales: Antonio
Carrillo fue elegido mayordomo; Dionisio de Mena y Juan de Herrera, diputados; y Francisco
Quintero, escribano, en presencia del fraile Melchor Chacon, presidente del convento de

Amozoque.**

El servicio de Dios y el buen gobierno de la corporaciéon fueron determinantes
para la redaccion de las ordenanzas, las cuales regirian con la aprobacion del ordinario. “Para
los miembros, la existencia de una normativa formal los sometia a una mayor vigilancia en el
cumplimiento de sus deberes, pero también les ofrecia mejores garantias de la prevalencia de
sus derechos”.*

Entre las normas establecidas figuraba la obligacion de asistir a misa el tercer domingo
de cada mes con candelas encendidas, asi como a las visperas y a la misa de la fiesta del
Santisimo. Las hermanas y hermanos debian procurar el viatico a los cofrades enfermos, vigilar
la conducta de cada integrante y sancionar a quien no llevara una vida acorde con los principios
cristianos. En caso de fallecimiento de algin miembro, los demas “sean obligados a hallarse a
su entierro con la cera de la cofradia, y si fuere hora le digan su misa con el acompafiamiento
de todos, y si no fuere la hora el dia siguiente se le diga”,*¢ puesto que si el hermano no acudia
a dicho acto piadoso tenia que pagar dos pesos para cera.

Las ordenanzas establecian ademas el registro de la limosna acumulada en domingos
y fiestas, asentandola en el libro de cuentas. Una vez redactadas y leidas, los cofrades las
aceptaron y se obligaron a cumplirlas mediante sus firmas, suplicando al obispo confirmarlas
o corregirlas y conceder indulgencias por la bula del Santisimo Sacramento. El 13 de marzo
de 1601, el obispo Diego Romano validé las normas, indicando que las misas fueran rezadas
pagando la limosna ordinaria y permitiendo la adicion de nuevas ordenanzas, aprobando asi la

cofradia del Santisimo de Amozoc.*’

433 Libro primero de la fundacion..., fol. 46v.

4 fdem.

455 Alvarez Icaza, “Las cofradias en los pueblos...”, p. 259.
46 Libro primero de la fundacion..., fol. 47r.

7 Ibidem, fol. 48v.

LD LD LD DO LD 0D 6D LD 6D 4D 6D &
SIVICISICIVI LI ITINGTIUS R

95

BLOEDED
GG E Y



Desde su fundacion en 1600, la mayoria de los miembros eran espafioles o criollos: Juan
de Herrera, Baltazar de Mena, Alonso Sanchez y la familia Carrillo, entre otros. La organizacion
contaba con diecisiete cofrades fundadores que, al ingresar, debian aportar una cantidad de
dinero “para tener derecho a los servicios que les eran proporcionados por la hermandad”.*** El
ingreso variaba entre cuatro reales y un peso,*’ pero los estatutos exigian ademas una limosna
de tres pesos de ocho reales, asi como donaciones de bienes, sumas cuantiosas de dinero o
censos destinados a solventar los gastos de la cofradia y los servicios religiosos.

Los cofrades del Santisimo poseian solares en la plaza central y haciendas en la periferia
de Amozoc. Los primeros eran donaciones piadosas que se convirtieron en tierras corporativas.
La comunidad espafiola fue adquiriendo predios en el corazon de la cabecera, lo que, con el
tiempo, desplazo a los indios hacia espacios que mas tarde se consolidarian como barrios de la
cura de almas. Las posesiones aportadas por vecinos espafioles y criollos colindaban con tierras
de indios, como en el caso de “otro tercio de solar linde el camino real y tierras de las cofradias
de los naturales”,*” las tierras donadas por Juan de Herrera —arrendadas a Juan Govea— y
diversas fracciones de solares ubicadas en el centro poblacional.

En cuanto a los censos, los cofrades espafioles —como Antonio Gonzélez (padre) o
Gabriel Lozano— se comprometian a pagar réditos anuales, convirtiéndose en “deudores” de
la cofradia. Estos censos consistian en el avaluo de la hacienda sobre la cual se imponia el
gravamen,*®! calculado sobre su valor llamado «principal». El hacendado debia pagar el rédito
correspondiente —alrededor de 7.14% hasta 1608 y 5% después— aunque la tasa podia variar.**

La hacienda del cofrade Antonio Gonzalez tenia un valor de 600 pesos, por lo que
otorgaba 42 pesos, siete tomines y dos granos para el financiamiento del culto divino y las
necesidades de la cofradia. La de Gabriel Lozano tenia un principal de 100 pesos y un rédito
de siete pesos. El gravamen mas alto correspondia a una hacienda valuada en 1 800 pesos, que
debia pagar 128 pesos y cuatro tomines.*®® Para 1758, la cofradia recibia 300 pesos del rancho

llamado Sefior San Diego Chachapalsingo, de dofia Josepha Caballero, mientras que dofia Maria

4% Bazarte, “Las limosnas de las cofradias...”, p. 72.

9 [dem.

40 Libro primero de la fundacion..., fol. 2r.

1 Cfr. Gisela von Wobeser, El crédito eclesidstico en la Nueva Espana, siglo XVIII, 2* edicion, México: FCE,
UNAM, IIH, 2010, p. 61.

42 Cfr. Maria del Pilar Martinez Lopez-Cano, La génesis del crédito colonial. Ciudad de México, siglo XVI,
Meéxico: UNAM, ITH, 2001, p. 134; Gisela von Wobeser, San Carlos Borromeo. Endeudamiento de una hacienda
colonial (1608-1729), México: UNAM, IIH, 1980, p. 89.

43 Libro primero de la fundacion..., fol. 2r.

G303 0D 4D @% AL AT AL N LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

96



Arnaez, con un principal de 1200 pesos, otorgaba 60 pesos al mayordomo Juan Serrano.*%*

La cofradia era responsable de organizar y sufragar los gastos de la celebracion anual de
Corpus Christi, en junio. De acuerdo con la ensenanza catolica, la presencia real de Cristo en
la eucaristia era un dogma de fe que se actualizaba en cada misa mediante las especies del pan
y del vino.** En consecuencia, los miembros de la corporacion seglar y la feligresia en general
debian realizar el culto eucaristico con toda decencia, como practica cristiana por excelencia.*

Los gastos del culto divino, de los servicios religiosos y de las festividades de la
cofradia del Santisimo variaban, y eran cubiertos por los hermanos cofrades mediante la
limosna recolectada y los ingresos de los bienes corporativos. Todos los movimientos quedaban
registrados en las partidas de cargo y data, “un sistema usado para la rendicidon de cuentas y
consistia en poner en cargo al administrador los bienes recibidos y luego en descargo o data
lo que demostraba haber pagado o empleado”.*” Cuando el mayordomo concluia su periodo,
generalmente anual, debia presentar todas las entradas y salidas como muestra de un buen
cristiano que rendia cuentas ante Dios.*®

En 1603, la cofradia del Santisimo Sacramento percibié 101 pesos, pero tras cubrir
los servicios del padre guardian (56 pesos), la fiesta principal (12 pesos), las misas mensuales
(24 pesos), dos pesos para los pobres del jueves santo, cuatro pesos por las escrituras que dejo
Juan de Herrera y dos pesos por su misa de cuerpo presente, quedd un remanente de un peso,
entregado al mayordomo electo de 1604.%° La fiesta en Amozoc fue aquel acercamiento entre la
Iglesia novohispana y la feligresia organizada en corporaciones, formando lazos de fraternidad
entre los cofrades mediante la participacion en actividades religiosas y su financiamiento con
gran pompa y llena de signos.*”

“La piedad popular se despleg6 en lo sentimental, en lo ilogico, en lo espontaneo y, por
supuesto, en las formas de culto, que no han sucumbido al paso del tiempo”,*"! aspecto visible en
las procesiones que constituian parte de la ritualidad publica en el entramado social de Amozoc.

La procesion del jueves de Corpus Christi, cargada de emociones, beateria, suntuosidad y orden,

44 Libro de la cofradia del Santisimo Sacramento, de esta parroquia de Amozoc, del aiio 1723..., fol. 63r.

45 Cfr. Rubial, El cristianismo..., pp. 28-29.

46 Cfi-. Alvarez Icaza, “Las cofradias en los pueblos...”, p. 271.

7 Ibidem, p. 267.

“8 fdem.

49 Libro primero de la fundacion..., fol. 9v.

470 Cfr. Maria Dolores Bravo Arriaga, “La fiesta ptblica: su tiempo y su espacio”, en Antonio Rubial Garcia
(coord.), Historia de la vida cotidiana en México: tomo II: La ciudad barroca, México: El Colegio de México,
FCE, 2005, p. 445.

471 Mayer, op. cit., p. 1875.

42434268 ¢

) ] o) l%
VISP

DEDLIED LR LD LD EDED 0D LD 0D
CICOCILIVIVIRI VISP PP

97



mostraba la jerarquizacion social mediante el orden de las corporaciones en su recorrido por
las calles principales del pueblo o por el atrio conventual, representando un retablo vivo de la
sociedad y del cuerpo mistico de Cristo.*’

Los gastos de cera y aceite para las ldmparas rebasaban por completo el costo de
las misas ordinarias —dos pesos—, y sin los ingresos por censos y donaciones, la cofradia
dificilmente habria podido solventarlos. La limosna de los miembros constituia una entrada
constante, pero apenas suficiente para cubrir los gastos ordinarios.*” Para la fiesta de Corpus y
su octava, la corporacion destinaba buena parte del capital para cubrir los gastos del altar del
Santisimo, las flores, la pdlvora, el pago de cantores, trompeteros, sacristanes y campaneros,
asi como al incienso y otros insumos. Entre 1636 y 1771, este gasto ascendi6 a 267 pesos y
4 reales, cifra significativa al compararse con lo que los habitantes pagaban de tributo y otras
cargas coloniales. Sostener el aparato de suntuosidad del culto devocional pone de manifiesto la
capacidad recaudatoria y administrativa de mayordomos y diputados, asi como la organizacion
social en torno a la cofradia.*™

La Semana Santa, precedente a Corpus Christi, recordaba la pasion, muerte y resurreccion
de Cristo, con diversos actos devocionales.*” La cofradia del Divinisimo Sacramento participaba
en el jueves santo con el montaje del costoso «monumento» para el deposito del Santisimo.*’
Su ornato requeria de arrobas de cera con el proposito de iluminar el altar, como en 1636,
cuando el clero regular alin administraba la doctrina; con el clero secular, el gasto se moderd
parcialmente. No obstante, en 1728 la compra de cera alcanzé nuevamente cifras elevadas,
llegando a 135 pesos. También se adquirian clavos, vigas, tablas decoradas, candeleros, pebetes,
flores, y frutas como naranjas, pifias y toronjas para el adorno y montaje, con el fin de disponer
un espacio digno para la reserva eucaristica tras la misa vespertina del jueves santo.*”’

La magnificencia del monumento formaba parte de una practica devocional después de

“2 Cfy-. Rubial, El cristianismo...,p.37; Alvarez Icaza, “Las cofradias en los pueblos...”, p. 271; Bravo, op. cit., p. 449.
473 Cfr. Wobeser, El crédito..., p. 138; Asuncion Lavrin, “Cofradias novohispanas: economias material y espiritual”,
en Maria del Pilar Martinez Lopez-Cano, ef al. (coords.), Cofradias, capellanias..., p. 59.

47 Cfr. Lidia E. Gomez Garcia y Gustavo Mauledn Rodriguez, “La magnificencia del culto litiirgico y devocional
en los pueblos de indios del obispado de Tlaxcala, siglos XVI'y XVII: las capillas de musica”, en Gustavo Mauleon
Rodriguez (coord.), Miradas al patrimonio musical universitario: solfas, letras, figuras y artilugios, México:
BUAP, Biblioteca Jos¢ Maria Lafragua, 2017, p. 47.

475 Cfr. Rubial, El cristianismo..., p. 37.

47 Cfi-. Alvarez Icaza, “Las cofradias en los pueblos...”, p. 271.

417 Cfir. David Carbajal Lopez, “Velas, religion y politica en la Nueva Espana del siglo de las Luces”, Temas
Americanistas, nim. 33, 2014, p. 8. https://revistascientificas.us.es/index.php/Temas Americanistas/article/
view/14544/12604; Amelia Lopez-Yarto Elizalde, “El esplendor de la liturgia eucaristica: el monumento y el
arca del Jueves Santo de la Catedral de Toledo”, en Jests Rivas Carmona (coord.), Estudios de plateria, Espafia:
Universidad de Murcia, 2006, pp. 379-381.

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

98



los actos sagrados del jueves santo que incluian el lavatorio de pies a doce pobres, ademas del
uso de toallas, frontales, bateas, manteles, y el pago de misa y sermén. Aunque el gasto variaba
afio con afio, la cofradia del Santisimo debia adquirir materiales como cera, flores e incienso,
y en ocasiones objetos destinados a aumentar el esplendor del culto, como el palio de red de
oro y seda en encajes de 1728, o las tablas empleadas para los monumentos de 1636 y 1649,
permitiendo servirse de estos bienes en celebraciones posteriores.

La cofradia también costeaba una misa semanal de renovacion, ya que todos los jueves
se renovaban las sagradas formas.*’® En 1739, por ejemplo, se pagaron 50 pesos por 25 misas
al cura. Asimismo, financiaba las misas particulares de los hermanos difuntos, como ocurrié
con uno de los cofrades fundadores, Dionisio de Mena, en 1612, cuyas intenciones continuaron
sufragandose hasta el siglo XVIIL.*”® Las misas por los cofrades fallecidos se realizaban
mensualmente gracias a las limosnas. Todos estos gastos se registraban en los libros de cargo y
data, donde los mayordomos en turno asentaban el monto recibido, su aplicacion y el alcance o
sobrante [Ver. Tabla I1.2].4°

El papel del mayordomo era fundamental en la relacién con los cofrades y con el
cura, pues debia llevar “el registro de los miembros, contar con constituciones aprobadas, la
realizacion de elecciones y el asentamiento de su resultado”,*! asi como administrar bienes
y rentas. Fortalecia los vinculos de los integrantes de la fraternidad, formando lazos que
comprometian a la feligresia y al clero. Incluso los ministros de culto ocuparon el cargo de
mayordomos de la cofradia del Divinisimo Sefior Sacramentado, como el bachiller Sebastian de
Santiesteban (1715) y el doctor Joseph Baltazar de Somonte y Velasco (1747 y 1750).4%

Un caso significativo es el del espafiol don Antonio Gonzalez, quien establecio estrechos
vinculos con el primer cura beneficiado tras la secularizacion palafoxiana. Su hijo, el clérigo
Antonio Gonzalez Lazo, era “tedlogo, lucido predicador en lengua castellana y mexicana”.**
Don Antonio Gonzalez (padre) fue elegido mayordomo en febrero de 1641, cuando las cofradias

de espafioles e indios quedaron integradas a la sede parroquial y se cambiaron las lealtades

48 Cfr. William B. Taylor, Ministros de lo sagrado: sacerdotes y feligreses en el México del siglo XVIII, trad.
Oscar Mazin y Paul Kersey, vol. II, Zamora, Michoacan: El Colegio de Michoacan, Secretaria de Gobernacion, El
Colegio de México, 1999, pp. 450-451.

479 Libro primero de la fundacion..., fol. 54r; Libro de la cofradia del Santisimo Sacramento, de esta parroquia de
Amozoc, del aiio de 1723, al de 1746, APSMAAP, Serie Cofradias, caja 55, fols. 3r-64v.

480 Cfi. Bazarte, “Las limosnas de las cofradias...”, p. 66; Rubial, “La Iglesia novohispana...”, p. 62.

481 Alvarez Icaza, “Las cofradias en los pueblos...”, p. 258.

82 Libro de la cofradia del Santisimo Sacramento, de esta parroquia de Amozoc, del aiio 1666..., fol. 52r; Libro de
la cofradia del Santisimo Sacramento, de esta parroquia de Amozoc, del aiio 1723..., fols. 13r-26v.

483 Palafox, op. cit., p. 8.

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

99



locales con el arribo del clero diocesano. Durante sus dos afos al frente de la cofradia,*®* se
consolid6 el poder del clero secular en Amozoc, favorecido por la figura del clérigo beneficial,
criollo y originario del pueblo, hablante de nahuatl e hijo de un espaiol, cofrade y mayordomo
de la corporacion del Santisimo, hermandad que congregaba a la crema y nata de la poblacion
amozoquense.

Por otra parte, la cofradia de las Benditas Animas del Purgatorio fue creada paralelamente
a la del Santisimo Sacramento, con quienes compartia oficiales; las elecciones de mayordomos
y diputados servian para ambas organizaciones. Esta cofradia logrd financiarse mediante
limosnas, independientemente de las donaciones y censos que recibia la del Santisimo,
asumiendo desde 1601 la responsabilidad de cubrir sus gastos anuales por separado. El clero y
la feligresia espafola impulsaron esta devocion “que fomentaba las limosnas destinadas a rezar
por los que estaban en el purgatorio y a solventar los gastos funerarios de sus miembros”.*%

“Al asumir gran parte de las caracteristicas del infierno, [...] el purgatorio se convirtid
en una version renovada del infierno, que tenia la ventaja sobre éste de ser un lugar temporal y
un medio para llegar al cielo”.** En Nueva Espafia, la sociedad contribuia con sufragios para
redimir los pecados y penas de las almas de los difuntos para alcanzar la gloria eterna, con la
expectativa de recibir luego su intercesion.**” El temor al infierno o a una estancia prolongada
en el purgatorio impulsaba a los fieles a realizar gastos significativos para la salvacion propia y
ajena, en vida y después de la muerte, mediante limosnas y obras pias.**

En Amozoc, la cofradia de Animas costeaba las misas por los hermanos difuntos y por
el descanso general de las almas. En 1614, por ejemplo, solventé once misas en favor de don
Dionisio de Mena por 22 pesos, como fundador de ambas cofradias.**® Su obra pia patrocinaba
“el sacrificio de la misa” dedicada a San Diego de Alcald, pagando una misa de cinco pesos el
13 de noviembre de ese afio; para 1732, estos servicios seguian realizdndose al padre guardian
del convento franciscano.*”

La actividad de la cofradia de Animas comenzo a registrarse en el libro de cargo y

83 Libro de la cofradia del Santisimo Sacramento, de esta parroquia de Amozoc, del afio de 1627 ..., fol. 108v.

485 Rubial, “La Iglesia novohispana...”, p. 62.

486 Gisela von Wobeser, Cielo, infierno y purgatorio durante el virreinato de la Nueva Espaiia, México: UNAM,
IH, Editorial de Otro Tipo, Estampa Artes Graficas, 2015, p. 156.

7 Cfi-. Alvarez Icaza, “Las cofradias en los pueblos...”, p. 273.

88 Cfr. Margarita Menegus Bornemann, “La Iglesia de los indios. El costo de la salvacion”, en Maria del Pilar
Martinez Lopez-Cano, et al. (coords.), La Iglesia y sus bienes. De la amortizacion a la nacionalizacion, México:
UNAM, 2004, p. 17; Alvarez Icaza, “Las cofradias en los pueblos...”, p. 273.

89 Libro primero de la fundacion..., fol. 17v.

0 Libro primero de la fundacion..., fol. 17v; Libro de la cofradia del Santisimo Sacramento, de esta parroquia de
Amozoc, del afio de 1728, al afio de 1743, APSMAAP, Serie Cofradias, caja 55, fol. 14r.

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

100



data de la cofradia del Santisimo hasta 1632.%' Un “santo plato” ochavado con la insignia del
Santisimo Sacramento servia para pedir limosnas, al igual que en la otra cofradia de espafoles,
destinando sus ingresos al pago de las misas de los lunes dedicadas al eterno descanso de las
almas y de la celebracion de los fieles difuntos (2 de noviembre).*?

La corporacion de Animas se independizé de la del Santisimo entre finales del siglo
XVII e inicios del XVIII, pues ambas seguian compartiendo elecciones de mayordomos aun en
1690.#* A mediados del siglo XVIII aparece el primer registro que se conserva de la cofradia
de las Benditas Almas del Purgatorio. El libro de cargo y descargo colocaba las cuentas de
los bienes recibidos y su destino, asi como las elecciones de oficiales e inventarios. Desde
entonces, la cofradia asumi6 el pago de las misas cantadas por sus miembros fallecidos, las
misas semanales, los gastos del aniversario y otros servicios.

En 1636, como se ha mencionado, la cofradia de Animas solamente se encargaba
de solventar las misas semanales de los lunes, teniendo de entrada 174 pesos de la limosna
recolectada en el “santo plato” de la cofradia, y de salida 152 pesos, con un alcance de 22
pesos, mismos que le entregaban al siguiente mayordomo [Ver. Tabla ILIII]. No obstante, para
1793, el cargo de 922 pesos y 7 tomines incluia 97 pesos de las limosnas de todo el afio en la
iglesia, asi como 34 pesos y 3 reales que recibio de los hermanos cofrades, la renta de una casa
y otras limosnas. El descargo contemplaba los 108 pesos y 4 reales al sefior cura por las misas
semanales, aniversario y eleccion de mayordomos, 10 pesos y 2 reales de los cantores por las
misas que oficiaron del aniversario y del entierro de huesos, 37 pesos y 2 reales de cera anual y
del aniversario, entre otros gastos, teniendo un alcance de 42 pesos y 4 reales y medio.

A finales de la década de 1790 y principios de la siguiente centuria, las rentas que algunos
feligreses habian dispuesto sobre sus bienes a favor de la cofradia de las Benditas Animas
iban en aumento. En 1803, don Domingo Chavarria, espaiol, tejedor y vecino del pueblo de
Amozoc, solicité con urgencia un préstamo de 110 pesos a la cofradia de Animas, “gravando
para el seguro de esta cantidad la casa de su morada, [...] en calidad de censo redimible el
cinco por ciento cada afio” a favor de la cofradia durante cinco anos.** El principal de la casa
era de 300 pesos, por lo que debia pagar 15 pesos anuales. La capacidad econdémica que la

corporacion mantenia entonces evidencia el ingreso de limosnas y la labor de los oficiales en el

¥ Libro de la cofradia del Santisimo Sacramento, de esta parroquia de Amozoc, del aiio de 1627 ..., fols. 17r-19r;
Vetancurt, op. cit., p. 262.

2 Libro primero de la fundacion..., fol. 2r. Ver. Taylor, op. cit., p. 454, Alvarez Icaza, “Las cofradias en los
pueblos...”, p. 273.

93 Libro de la cofradia del Santisimo Sacramento, de esta parroquia de Amozoc, del aiio 1666..., fol. 151r.

¥4 Escritura de una casa de don Domingo Chavarria, Amozoc, 1803, APSMAAP, Serie Cofradias, caja 52, s/f.

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

101



manejo de los dineros y la compleja administracion de los bienes que beneficiaban a la cofradia,
financiando el culto divino, las practicas devocionales y las festividades.

“Los méritos que se obtenian gracias a la misa podian ser comunicados a las dnimas
de los difuntos que se encontraban en el purgatorio”.*”*> De participar en las observancias de
una cofradia, la feligresia acumulaba afos de redencion del purgatorio.*® Parte de la poblacion
pertenecia a mas de una cofradia para sumar beneficios personales que contribuyeran a
encaminar el alma hacia su salvacion,*’ como sucedié durante el siglo X VII con las cofradias del
Santisimo Sacramento y de Animas en Amozoc. El clero secular o regular aproveché el impulso
de las devociones para obtener ingresos adicionales, aparte de la administracion sacramental
y los servicios religiosos que realizaban,*® pues, en el caso del pueblo de Amozoc, el pago de
obvenciones de dos cofradias de espafioles mas las de los naturales termino constituyendo un
derrame econdmico importante para mantener a mas de dos curas.

“La iconografia colonial represent6 el purgatorio mediante la imagen de un individuo
rodeado por fuego, en donde solamente sobresalia su cabeza de las llamas que lo consumian”,*”
y no como un castigo, sino un medio de purificacion de las penas. El devoto amozoquense
podia observar pinturas que mostraban a las d&nimas en el fuego del purgatorio, especialmente
en el cuadro dieciochesco del barrio de San Antonio, en el cual la proximidad fisica del cielo
—donde se encontraba la Trinidad antropomorfa, la Virgen Maria, San Jos¢, Santa Ana y San
Joaquin, asi como San Miguel Arcangel— conectaba con el purgatorio [Imagen 2.13].

La pintura vinculaba la iglesia militante con la iglesia purgante —de diferente edad,
sexo, raza y rango social— por intercesion de la iglesia triunfante, es decir, la comunion de
los santos.”® De acuerdo con la imagen titular del barrio, San Antonio auxiliaba a quienes se
purificaban al ofrecerles el cordon franciscano como objeto salvifico para sacarlos de la antesala
del cielo. Al igual que el fundador de la orden, y contemporaneo, San Francisco de Asis, con su
vestimenta paupérrima y sus estigmas en manos y pies, intercedia ante Dios por las animas.*”!

Por otro lado, la devocion a la imagen del Santo Entierro pertenecia a una de las cofradias

de indios del pueblo de Amozoc.’”* Aunque no existe documentacion del siglo XVII sobre esta

49 Rubial, EI cristianismo..., p. 35.

46 Cfr. Lavrin, op. cit., p. 53.

7 Cfr. Lavrin, op. cit., p. 54; Wobeser, Cielo, infierno y purgatorio..., p. 175.

8 Cfr. Taylor, op. cit., p. 454.

4% Menegus, “La iglesia de los indios. El costo de la salvacion”, p. 17.

390 Cfi. Wobeser, Cielo, infierno y purgatorio..., p. 158.

1 Cfi. Wobeser, Cielo, infierno y purgatorio..., pp. 158-159. Ver. Antonio Rubial Garcia, La hermana pobreza.
El franciscanismo: de la Edad Media a la evangelizacion novohispana, México: FFyL, UNAM, 1996, pp. 18-34.
302 Cfir. Vetancurt, op. cit., p. 262; Palafox, op. cit., p. 7.

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

102



cofradia, es posible que haya sido fundada en el convento de Amozoc a finales del siglo XVI o
principios del XVII, ya que, en 1643, segln la Relacion de la visita del obispo Juan de Palafox,
existian cinco cofradias de indios; en cambio, para 1698 solo quedaban tres, entre ellas la del
Santo Entierro. Los doctrineros franciscanos impulsaron la devocion entre los naturales para
recibir nuevas obvenciones por los servicios religiosos durante el afio, como las festividades
cuaresmales y la Semana Santa.>”

La cofradia de sangre del Santo Entierro pertenecia a las llamadas «cofradias barrocasy,
“en la que la simplicidad se convirtié en esplendor, manifestado en la construccion de costosas
estatuas y pasos para las procesiones de Semana Santa”.** Durante la Semana Mayor, los cofrades
participaban en diferentes actividades religiosas con la imagen devocional —una representacion
de Cristo muerto con un sistema de goznes que posibilitaba el movimiento de la cabeza, brazos
y piernas—. La imagen tenia una doble funcion: al ser una escultura articulada, presenciaba las
siete palabras del Viernes Santo y los santos oficios, escenificando el descendimiento de Cristo
de la cruz para después colocarlo en una urna, ataviado con sus ropajes y alhajas, iniciando asi
la procesion del silencio.

La organizacion de los cofrades indios para el Viernes Santo implicaba toda una serie
de preparativos para la majestuosidad de la procesion del silencio. Ademas de la urna, segtn el
inventario de 1797, se incorporaban alhajas de plata que permitian un mayor lucimiento, como
los cuatro angeles de cuarta, todos macizos, que portaban los instrumentos de la pasion (corona,
clavos, cruz, escalera, ente otros), y un arco grande con vara interior de hierro con tres serafines
y cinco flores doradas.’” También portaban aparatos de representacion, como estandartes con
cuatro medallones y tres cruces de plata. Esta expresion ritual consolidaba los vinculos entre los
hermanos cofrades, repetida afio con afo.’*

En la semana mayor, la religiosidad de la sociedad estratificada de Amozoc mostraba
la ritualidad publica de la feligresia. La cofradia del Santo Entierro conmovia a la poblacion
por la magnificencia de las procesiones, marcadas por la teatralidad, la vestimenta, las flores
en las andas, los acordes de la trompeta y los palios que cubrian las imdgenes por las calles

principales.””” El esplendor y la devocion hacia la imagen de Cristo derivaban en actos de

503 fdem.

394 William J. Callahan, “Las cofradias y hermandades de Espafa y su papel social y religioso dentro de una
sociedad de estamentos”, en Maria del Pilar Martinez Lopez-Cano, et al. (coords.), Cofradias, capellanias..., p. 44.
395 Inventarios de esta parroquia de Santa Maria de la Asuncion Amozoc, que comprenden los afios de 1797, al de
1889, APSMAAP, Serie Inventarios, caja 62, fol. 3r.

506 Cfyr. Alvarez Icaza, “Las cofradias en los pueblos...”, p. 272.

307 Cfr. Mayer, op. cit., p. 1875; Rubial, E/ cristianismo..., pp. 37-38.

LD LD LD DO LD0D 6D LI ED LD LD LD 0D LD 0D
CPVICISIVICICOVI O VIV I VI VIV Y

103



piedad exacerbada, como las procesiones de sangre de los cofrades, tal como se observa en el
mural del templo conventual de San Miguel en Huejotzingo.*"

“Las cofradias de indios [...] tenian bienes propios, los cuales podian consistir en tierras,
ganado o magueyes, y su producto se destinaba a cubrir los gastos”,’” como ocurria con las
cofradias de naturales. La cofradia del Santo Entierro, figura juridica corporativa, poseia bienes
propios, entre ellos tierras de cultivo trabajadas por los miembros de la hermandad.’'® Por este
motivo, desde 1601, las propiedades de las cofradias de naturales lindaban con las de la cofradia
del Santisimo Sacramento y con el camino real.’"!

La politica de secularizacion de doctrinas promovida por Palafox implico la refundacion
de cofradias o, en su defecto, la creacion de nuevas corporaciones seglares, reconociendo la
sede parroquial secular. El cambio de lealtades en las cofradias de Amozoc ante la llegada del
clero diocesano condujo a su establecimiento en la parroquia de San José. Las devociones del
Santisimo Sacramento y de Animas, cofradias de espafioles, junto con la del Santo Entierro y
otras tres de naturales, fueron trasladadas a la parroquia como resultado de la secularizacion,
ya que, cuando los frailes negaron entregar la imagen de la Asuncion, probablemente el cabildo
indio asumio6 la devocion josefina-monarquica.

Durante la visita del futuro obispo de Osma al partido de Amozoc, en 1643, senald la
existencia de dos ermitas en los barrios, entre ellas una dedicada al apostol Santiago [Imagen
2.14].°" Como en las demas devociones de cofradias de naturales, no hay documentacion sobre
su fundacion en el archivo parroquial. No obstante, en el Archivo Historico del Venerable
Cabildo Metropolitano de Puebla (AHVCMP), Seccion Gobierno, Serie Cofradias,’” se
conservan las constituciones de la cofradia de Santiago, la forma de eleccion de oficiales y los
beneficios por la licencia episcopal.’'* La negativa para consultar el acervo impidié profundizar
en la investigacion de una de las cofradias de indios amozoquenses.

Aunque no se tienen fuentes primarias, es posible que la cofradia de Santiago haya
sido creada en el convento de Amozoc antes del proceso secularizador de Palafox. Entre la
documentacion contemporanea de las cofradias en el AHVCMP se encuentran las constituciones

de la cofradia de la Purisima Concepcion del convento de Cuauhtinchan, sostenida por los

398 Cfir. Escalante y Rubial, “Los pueblos, los conventos...”, p. 373.

39 Menegus, “La iglesia de los indios. El costo...”, p. 17.

310 Cfi. Gomez y Maule6n, op. cit., pp. 53-54.

SV Libro primero de la fundacion..., fol. 2r.

312 Cfr. Palafox, op. cit., pp. 6-7.

313 Cfr. Maria Areli Gonzalez Flores (coord.), Archivo Historico del Venerable Cabildo Metropolitano de Puebla.
Inventario y Guia de series documentales, México: ADABI, 2017, p. 65.

314 [bidem, p. 196.

L DRSS BAEAEDE AT AL AL LA LA LA LA
COVPVPCICITYPVPVP 9PV

104

BLOEDED
GG E Y



caciques —como don Pedro de Luna en el siglo XVI—,°" y las ordenanzas en nahuatl de la
cofradia de indios del Santisimo Sacramento de Tlaxcala, activa desde la década de 1580.%!¢
También se conservan constituciones de cofradias de espafioles de Tlaxcala (Santisimo
Sacramento y el Nombre de Jests de Sangre y Luz) fundadas en el siglo XVI.>'7 Estos casos
permiten postular que la cofradia del apostol Santiago del pueblo indio de Amozoc pudo
fundarse a finales del siglo X VI, después del establecimiento de los frailes en 1582.

Un documento en ndhuatl de 1610 sefiala que, en la doctrina de Amozoque, los
mayordomos de las cofradias de Nuestra Sefiora Santa Maria de la Concepcion y del Sefior
Santiago vendieron tierras a Gabriel Lozano, hacendado y cofrade del Santisimo Sacramento,
quien pag6 ochenta y cinco pesos a cada corporacion.’'® Esto demuestra que la cofradia de indios
de Santiago apostol y la de Nuestra Sefiora de la Concepcion —sin mas registros posteriores—
estaban en funciones a inicios del siglo XVII.

Cabe la posibilidad de que la capilla de Sefior Santiago, al igual que las ermitas de
Cholula,’” fuera edificada antes o justo después del proceso secularizador de doctrinas, con
el fin de disminuir la influencia del convento franciscano de Amozoc. Para 1643, la cofradia
de naturales que financiaba la devocion a Santiago estaba bajo la autoridad del clero secular,
proporcionando ingresos adicionales ademds de las obvenciones parroquiales y las de las
capillas de hacienda, como las contribuciones de los mayordomos del Santisimo y de Animas:
Cristobal Sanchez, en 1640,°* y Pedro Gonzalez Caballero, en 1647.°2! Al parecer, las capillas
edificadas y aquellas administradas por el clero regular pasaron a formar parte de la jurisdiccion
espiritual del clero diocesano, entre ellas la de Santiago.

Las actividades de la cofradia de Santiago se realizaban en la ermita, cubriendo
los gastos destinados al sostenimiento del culto divino y a la festividad de su devocion. El
crecimiento demografico de Amozoc permitié otorgar un orden territorial dentro del propio
asentamiento a través de la formacion de barrios en la periferia, lo que impulsé devociones a

Jesucristo, la Virgen y algunos santos. Por ejemplo, el culto a San Andrés apdstol en la hacienda

315 “Testamento de don Pedro de Luna. Anos 1589-1591”, Archivo Municipal de Santo Tomas Hueyotlipan, Paquete
1, Exp. 1. Citado en Luis Reyes Garcia (comp.), Documentos sobre tierras..., p. 119; Menegus, “La iglesia de los
indios. El costo...”, p. 26.

316 Ver. Suma y epiloga de toda la descripcion de Tlaxcala, paleografia, presentacion y notas de Andrea Martinez
Baracs y Carlos Sempat Assadourian, México: CIESAS, Universidad Autéonoma de Tlaxcala, 1994, p. 215, fol. 54v.
317 [bidem, p. 216, fol. 54v.

S8 Libro que contiene escrituras..., s/f.

319 Cfr. Rubial, “La mitra y la cogulla...”, p. 264.

320 Libro de la cofradia del Santisimo Sacramento, de esta parroquia de Amozoc, del aiio de 1627 ..., fol. 99v.

321 Libro de la cofradia del Santisimo Sacramento, de esta parroquia de Amozoc, del aiio de 1647 ..., s/f.

D RSB AEALT AL AL AT AL LT AL LA LA @@@@ G
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

105



de Malinaltepec 0,°** ya en el siglo XVIII, las devociones al arcangel Miguel en el barrio de
Quahuitenco (Cuauhtenco), asi como las del barrio de San Antonio de Padua y Santo Angel
Custodio. También surgieron los ranchos dedicados a San José con el apelativo de “los Alamos”
(posteriormente “los Ranchos”), el culto a la Inmaculada Concepcion en Capulac y la Santa
Cruz en el barrio de La Calera.””

La capilla de Santiago se encontraba fuera de la traza cuadricular del pueblo conforme al
mapa de 1563 [Imagen 1.1], lo que refleja el incremento de la poblacion india o la adjudicacion
de predios y compra de solares por parte de la comunidad espaiola, que desplazaba cada vez
mas a los naturales del centro de Amozoc. Entre los atributos utilizados para la imagen de
Santiago destacaba el caballo blanco, que otorgaba al santo —al estar montado— “superioridad,
virilidad, movilidad y sentido de riqueza”.”** También se le representaba con armadura y una
espada que simbolizaba la guerra y el dominio, elementos aceptados por los indios como fuerza
propiciatoria®? y relacionados con su condicion de vasallos del rey, reconociendo el patronato
jacobeo de Espana, donde residia el monarca.>*

Con frecuencia, las cofradias parroquiales y las de los barrios establecian vinculos. En
1732, la cofradia del Santisimo Sacramento vendi6 unas andas doradas a la de Santiago por
30 pesos, a pesar de estar maltratadas.””’ La cofradia de Sefior Santiago debid carecer de estos
objetos para la imagen titular o para otras devociones menores, por lo que, mediante la limosna
y el producto de las tierras que poseia, lograba solventar los gastos requeridos. No obstante,
también tenia bajo su resguardo el “santo plato”, elaborado a finales del siglo XVII, y un

estandarte de principios del XVIII,**® utilizados para recolectar limosnas y para la ostentacion

322 Si bien el primer registro que hace referencia a esta hacienda data de 1705, es posible que desde el siglo XVII,
tras el aumento de las haciendas de labor o de “pan llevar”, se haya concentrado esta estancia con la mano de obra
disponible en la zona norte de Amozoc llamada Malinaltepec. Licencia para el matrimonio de los indios..., s/f;
Isabel de Aillon Farfan, dueria de la hacienda de San Andrés Maninaltepec, contra los naturales de Cuautiuchan,
Puebla, 1711-15, AGN, Instituciones Coloniales, Real Audiencia, Tierras 110, Contenedor 0152, vol. 287.

33 Ver. Libro donde se asienten los baptismos de los yndios, comienza este afio de 1723 siendo cura el Sefior
Doctor Don Joseph de Somonte y Velasco, APSMAAP, Serie Bautismos, caja 2. La mayoria de los barrios del
pueblo de Amozoc conservaban su nombre en nahuatl, anteponiendo el del santo, por ejemplo, el barrio de
Santiago Yxmexiuhcan, ¢ incluso los de las haciendas de labor, por ejemplo, la de San Francisco Toziyuca, o
también conocida como la hacienda de Vallarta por el apellido del duefio, el licenciado Alonso Vallarta. Libro de
entierros efectuados en esta parroquia de Amozoc, del mes de abril de 1719, a diciembre de 1723, APSMAAP,
Serie Defunciones, caja 44, fols. 4v-12r; Rodriguez Pérez, op. cit., p. 27.

324 Rubial, El cristianismo..., p. 92.

325 Cfir. Taylor, op. cit., pp. 402-404.

326 Cfir. Egido, op. cit., p. 679.

327 Libro de la cofradia del Santisimo Sacramento, de esta parroquia de Amozoc, del aiio de 1728..., fol. 12v.

528 Entrevista a Rodolfo Rosas Romero por Pedro Ayala Soledad (RRR/PAS), 8 de agosto de 2020, Amozoc,
Puebla.

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

106



de la corporacion seglar durante las procesiones.

En el siglo XVIII se impulsaron otras devociones en la parroquia de Nuestra Sefiora de la
Asuncion del partido de Amozoc, en particular las de Semana Santa, como la de Jesus Nazareno,
imagen milagrosa que para 1726 contaba con una capilla dentro del conjunto arquitectonico
parroquial.®® El 13 de julio de 1727, el escribano real de la ciudad de Puebla, Joseph Martinez,
era deudor de la cofradia de Jesus Nazareno por 104 pesos; sin embargo, Antonio Tello, vecino
del pueblo de Amozoc, pagd 60 pesos de dicha deuda. En consecuencia, el arrendatario de un
rancho de labor perteneciente al escribano debia cubrir el adeudo “para el primer trigo que trilla,
haga pago de dicho resto que sera dentro de breves dias”.>*°

Lo anterior ejemplifica la capacidad econdmica de la cofradia, pues el mayordomo
extendia préstamos del capital de la corporacion a laicos. Este capital provenia de limosnas y
de los bienes propios de la milagrosa imagen del Sefor de las Tres Caidas, que acumulaba una
riqueza considerable con la cual se solventaban los gastos de fiestas y procesiones. Aunque no
existe documentacion al respecto, posiblemente —al igual que en la devocidn a Jests Nazareno,
archicofradia de la parroquia de San José en Puebla— en Amozoc se realizaban procesiones
el jueves o viernes santo: la primera para recordar el prendimiento de Cristo y la segunda para
el Via Crucis y sus catorce estaciones.”' De ser asi, las principales calles del pueblo se verian
colmadas de la religiosidad desbordante de la sociedad virreinal de Amozoc, llevando la imagen
del Nazareno con la cruz a cuestas, ataviado con finos ropajes y joyas, sobre andas y bajo palio,
cargada por los miembros de la cofradia [Imagen 2.15].

El aumento de cofradias en los pueblos de indios “propicid que tanto obispos como
religiosos intentaran ejercer sobre ellas mayores controles y que su fundacion, conservacion y
adjudicacion formaran parte de los temas centrales de los conflictos entre ambas instancias™.*? La
influencia de la orden franciscana sobre la feligresia amozoquense implico nuevas negociaciones
durante el siglo XVIII, ya que el clero regular buscaba debilitar al poder secular mediante el
impulso de devociones vinculadas al santoral franciscano. Los barrios de San Antonio de Padua
y San Diego de Alcala (Tepalcayuca), la hacienda de San Francisco (Vallarta) y el rancho de San
Diego (Ecatepec, Chachapa)®* son ejemplos de la injerencia de los religiosos para legitimar su
permanencia mediante el arraigo devocional de diversas imagenes en la sociedad novohispana

de Amozoc, promoviendo nuevos santos patronos para barrios y estancias de labor.

32 Libro de Baptismos y Entierros que se hacen..., s/f.

330 Legajo de la cofradia de Jesus Nazareno, Amozoc, 1727, APSMAAP, Serie Cofradias, caja 53, 1r-1v.
31 Cfr. Garzon, op. cit., pp. 70-71; Valdivia (coord.), op. cit., p. 377.

332 Rubial, “La Iglesia novohispana...”, pp. 85-86.

333 Libro de la cofradia del Santisimo Sacramento, de esta parroquia de Amozoc, del aiio 1723..., fol. 63r.

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

107



El canénigo doctoral Joseph Flores Moreno, promotor fiscal, juez provisor y vicario
general del obispado de Puebla, puntualizo6 el 8 de octubre de 1750 diversos aspectos sobre la
feligresia de Amozoc. Esto debido a una peticion presentada por un sector de la poblacion al
prelado para obtener licencia eclesiastica y elaborar las estructuras juridicas propias™* —es
decir, las constituciones— de la hermandad de Nuestra Senora de la Soledad en el convento

franciscano del pueblo.

Es notable la ingratitud de estos feligreses para con sus curas y ministros que, estando
estos gravados al trabajo de la administracién de los santos sacramentos, ensefianza de
la doctrina cristiana y su explicacion, hayan de ir a darles las utilidades y provecho a
dicho convento y sus guardianes, sin el menor reconocimiento a su parroco en las misas,
funciones y demas que preparan, han de celebrar en €l. Y lo que es mas en lo substancial

no tener de fondo o tesoro mas de setenta pesos, por lo que parece no ser de admitir esta

pretension respecto a los motivos que van expresados.®®

Es importante destacar la intromision del clero regular en la fundacién de la cofradia de
la Soledad con sede en el convento, pretendiendo encargarse de sus festividades y de la
administracion sacramental (eucaristia y extremauncion), lo que implicaba nuevos ingresos
por obvenciones. No obstante, desde el 11 de septiembre de 1750, el provisor concedié licencia
para que, en presencia del cura y juez eclesiastico del partido de Amozoc, los cofrades formaran
las constituciones para su buen funcionamiento devocional y administrativo.>¢

Sin embargo, el bachiller Manuel Dionisio de Somonte y Velasco —hermano del doctor
Joseph Baltazar de Somonte y Velasco, ambos curas de Amozoc— presento las constituciones al
provisor, sefialando las intenciones de los cofrades. Entre ellas estaba “fundar la referida cofradia
en el convento del Sefior San Francisco sita en este dicho pueblo, para lo que [serian] ciento y
sesenta y seis hermanos [ ...] sin reconocimiento alguno al cura” secular,’ comprometiéndose a
pagar las misas del aniversario y la fiesta anual al padre guardian. Segtin los estatutos tentativos,
la cofradia contaba solo con un capital de 72 pesos, y por medio de la limosna de los cofrades
sufragarian los gastos de la devocion.

La cofradia se diferenciaba de otras por tres factores: primero, por ser una agrupacion

3% Cfir. Rubial, El cristianismo..., p. 151.

335 Legajo sobre la fundacion de la cofradia de Nuestra Sefiora de la Soledad, Amozoc, 1750-1751, APSMAAP,
Serie Cofradias, caja 53, fol. 3r.

536 Ibidem, fol. 1v.

537 Ibidem, fol. 2r.

LD LD O LD 6D 6D 6D
SIVICISICI VISP
108

CDEDOD 620D ED LD 0D 4D
GSGIVIVII Y



devocional que admitia a cualquier persona sin importar casta o nacién, ademas de incorporar
mujeres “de que cualquiera estado y condicion que sean y que cualquiera de las dichas personas
se asienten en la dicha cofradia por dos reales y medio”.>** Segundo, al ser considerada como
una cofradia de “retribucion”,**® la corporacion seglar de ambos sexos se encargaba de los
gastos mortuorios de los cofrades, aportando un real de rifa por cada fallecimiento, clausula
que después seria anulada por los diocesanos. En la vida cotidiana de mediados del siglo X VIII,
tras el deceso y concluido el ritual de la extremauncion, las mujeres cofrades preparaban el
cadaver y comenzaban las ceremonias mortuorias®*’ —rezos—, y para que el difunto obtuviera
indulgencias se le vestia con el habito de San Francisco, tal como establecian las constituciones
de la cofradia de Nuestra Sefora de la Soledad.>"!

“El arreglo del cuerpo ponia punto final a la intimidad de la muerte para dar inicio a
la sepultura eclesiastica con los rituales de duelo, entierro y exequias”.>* Los cofrades de la
Soledad sufragaban los gastos de la mortaja, cuatro velas de cera de media libra para acompafar
al cadéver durante el duelo en la casa del difunto —como acostumbraba gran parte de la sociedad
novohispana— y una misa cantada por el padre guardian por tres reales.** El bachiller Manuel
Dionisio expresé su molestia por la “rebeldia” de los cofrades, dado que ¢l y su hermano tenian
a su cargo la cura de almas del partido de Amozoc. Por ello, el provisor del obispado califico de
ingratos a los miembros de la cofradia al no reconocer a los ministros seculares.

El tercer factor era la condicion de “pobreza” de la corporacion, pues no poseia bienes
propios como inmuebles, tierras de cultivo o ganado cuyo producto pudiera utilizarse para cubrir
los gastos, dependiendo inicamente de limosnas.*** El doctor Joseph Flores sefial6 el peso de las
pensiones que los hermanos pobres pagarian a los franciscanos, pues “en lo substancial no tener
de fondo o tesoro mas de setenta pesos, por lo que parece no ser de admitir esta pretension”.>*
El apoyo de las autoridades eclesiasticas al cura Dionisio de Somonte condujo a la negativa de

admitir la cofradia el 9 de octubre de 1750, especialmente por las “novedades” del monto de las

538 Ibidem, fol. Or.
339 Ver. Juan Javier Pescador Cantdn, “Devocion y crisis demografica: la Cofradia de San Ygnacio de Loyola, 1761-
18217, Historia Mexicana, vol. 39, nim. 3, enero-marzo, 1990, pp. 769-770. https://historiamexicana.colmex.mx/
index.php/RHM/article/view/2110/3040.
30 Ver. Juan Javier Pescador Cantdn, “Devocion y crisis demografica: la Cofradia de San Ygnacio de Loyola, 1761-
18217, Historia Mexicana, vol. 39, nim. 3, enero-marzo, 1990, pp. 769-770. https://historiamexicana.colmex.mx/
index.php/RHM/article/view/2110/3040.
3 Legajo sobre la fundacion de la cofradia de Nuestra Sefiora de la Soledad..., fol. 2r.
42 Lugo, op. cit., p. 578.
3 Legajo sobre la fundacion de la cofradia de Nuestra Sefiora de la Soledad..., fol. 2r; Lugo, op. cit., p. 578.
34 Cfi. Menegus, “La iglesia de los indios. El costo...”, p. 17; Gémez y Mauledn, op. cit., p. 54.
35 Legajo sobre la fundacion de la cofradia de Nuestra Sefiora de la Soledad..., fol. 3r.

%

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

109



obvenciones y por la intencion de establecerse en el convento de San Francisco.>*

Los integrantes de la corporacion de Nuestra Sefiora de la Soledad no tuvieron otra opcion
que trasladar la cofradia a la sede parroquial. Se reunieron en el convento franciscano el 24 de
noviembre para tomar decisiones fundamentales sobre el impulso de la cofradia, determinando
“nuevamente fundar cofradia en esta parroquia, obligandose a las pensiones mencionadas de
estas diligencias dando cumplimiento en esta su dicha parroquia, como asi mesmo obligandose
a las demas pensiones también mencionadas en estas diligencias”.**” Once dias después, el
funcionario episcopal ordend elaborar nuevas constituciones, ya que las anteriores imponian
pensiones pecuniarias gravosas, como las rifas por cada fallecimiento, y porque los cofrades
habian accedido a establecer la cofradia en la parroquia de la Asuncion y no en el convento.>*®

Nuevamente, en el auto del 22 de enero del afio siguiente, Pedro Serrano (mayordomo),
Francisco Antonio Chavarria (diputado mayor), Joseph Caballero y Diego Marin (diputados),
Tomas Gutiérrez (escribano)y el resto de los hermanos y hermanas reelaboraron las constituciones
sin la presencia ni aprobacion del cura interino.** Esto llevé al provisor a rechazar la solicitud,
ordenando que el sacerdote los congregara para reformar lose statutos. No fue sino hasta el 1° de
febrero de 1751 que los hermanos de la cofradia de Nuestra Sefiora de la Soledad comparecieron
ante el bachiller Manuel Dionisio de Somonte en el templo parroquial para formar nuevamente
las constituciones,’*® lo que representaba una sumision al clero secular y un cambio de lealtades.

No obstante, los miembros de la cofradia de Nuestra Sefiora de la Soledad se organizaron
para erigir el altar de la imagen en la iglesia del convento franciscano de Amozoc, pese a
haber aceptado las condiciones de los diocesanos, aunque es posible que el prelado jamas haya
aprobado formalmente la corporacion. Entre 1753 y 1754, el cura interino, bachiller Diego de
Morales Mozarabe, para contrarrestar la devocion mariana de la Soledad, mandoé elaborar una
imagen de Nuestra Sefiora de los Dolores para la parroquia de Santa Maria de la Asuncion.™!
Asimismo, se formaron hermandades de mujeres —entre ellas las de Santa Veronica™? y

Santa Maria Magdalena® durante la década de 1730— en correspondencia con la devocion a

346 Ibidem, fol. 3v.

547 Ibidem, fol. 4r.

38 Ibidem, fols. 4v-3r.

3% Ibidem, fols. 61-7v.

330 Ibidem, fols. 8v-10r.

3t Meéritos: Diego de Morales y Mozdrabe..., fol. 471v.

352 Libro de la hermandad de la Santa Veronica, en esta parroquia de Amozoc, de abril del aiio de 1736, al aiio de
1832, APSMAAP, Serie Cofradias, caja 54.

353 Libro de la hermandad de la Santa Maria Magdalena, en esta parroquia de Amozoc, de abril del afio de 1736,
al aiio de 1852, APSMAAP, Serie Cofradias, caja 54.

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

110



Jestis Nazareno. Los libros de cuentas de ambas hermandades fueron aprobados por el obispo
angelopolitano, el doctor Benito Crespo de Monroy, en 1736.%>*

Durante los siglos XVII y XVIII, los instrumentos y aparatos de representacion que la
Iglesia novohispana implanto en el interior de los templos tuvieron un impacto en los feligreses,
pues funcionaban como fuentes de bienestar material y espiritual.”> Si bien la parroquia de
Nuestra Sefiora de la Asuncion de Amozoc contaba con altares, retablos e iméagenes, el templo
conventual de la orden franciscana lucia gran ornamentacion en toda la nave a lo largo del siglo
XVIIIL. Las corporaciones seglares, mediante limosnas y otras fuentes de ingreso, financiaron
la grandeza de estos aparatos de representacion que embellecian los altares devocionales
del convento franciscano, aun cuando dichas cofradias estaban fundadas en la parroquia
administrada por el clero secular. Los hermanos cofrades consolidaron lazos tanto con el clero
secular como con el regular, reconociendo la figura juridica y legitimadora del poder diocesano
a través del cura beneficiado.

Sin embargo, el proceso secularizador iniciado por el obispo Juan de Palafox y Mendoza
en 1640 retom¢ fuerza en la segunda mitad del siglo XVIIIL. Con la llegada al trono de Felipe
V, de la casa de Borbon, se implanté un proyecto para centralizar el poder politico, reducir
privilegios de corporaciones —incluida la Iglesia— y someterlas al nuevo orden borbonico.**
El ejercicio del poder borbdnico definié nuevas formas administrativas para los territorios de la
Corona, apoyadas en una mentalidad ilustrada que buscaba el progreso de las sociedades en la
peninsula, América y Filipinas.>’

Los obispos, en tanto funcionarios reales, colaboraron con el proyecto reformador de la
dinastia borbonica, especialmente durante los reinados de Carlos III (1759-1788) y Carlos IV
(1788-1808), en lo que se ha denominado «reformas borbdnicas».>*® Este reformismo abarco el

ambito eclesiastico al subrayar el papel de los obispados, la organizacion de la cura de almas,

5% Libro de la hermandad de la Santa Veronica..., fols. 4v-5r; Libro de la hermandad de la Santa Maria
Magdalena..., fols. 3r-3v.

555 Cfir. Rubial (coord.), La Iglesia..., p. 67.

336 Cfir. Dorothy Tanck de Estrada, “;Reino o colonia? Nueva Espafia, 1750-1804”, en Erik Velasquez Garcia, et
al., Nueva historia general..., p. 312.

357 Cfi. Luis Jauregui, “Las reformas borbonicas”, en Pablo Escalante Gonzalbo, et al., Nueva historia minima
de México ilustrada..., pp. 198-199; Lidia E. Gomez Garcia, La construccion del Estado nacional desde la
perspectiva de los pueblos indios en Puebla (1765-1920), México: EyC, 2010, p. 31.

558 Las reformas borbonicas fueron aquellos cambios sobre la forma de gobierno de los reinos de la monarquia
hispanica durante la segunda mitad del siglo XVIII, con el objetivo de reorganizar las posesiones del imperio,
aplicando “medidas para promover la economia, el saneamiento de las finanzas, el refuerzo del ambito militar,
el mejoramiento de la organizacion de la administracion burocratica y del bienestar de las capas sociales menos
favorecidas”. Horst Pietschmann, Las reformas borbonicas y el sistema de intendencias en Nueva Espania. Un
estudio politico administrativo, trad. Rolf Roland Meyer Misteli, México: FCE, 1996, p. 4.

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

111



la formacion del clero secular, el despojo de doctrinas a las 6rdenes religiosas y, en especial,
el fortalecimiento del vinculo entre la autoridad mondrquica, la jerarquia eclesiastica y las
corporaciones.’”® El monarca elegia a nuevos obispos ilustrados para la Nueva Espaiia, quienes
luego recibian la consagracion papal,®®® de modo que “el regalismo, como subordinacion de la
autoridad eclesiastica al rey, fue el sello del gobierno borbonico™.¢!

La real cédula del 4 de octubre de 1749 dispuso la secularizacion de las doctrinas en
los arzobispados de México, Lima y Santa Fe, suprimiendo las antiguas doctrinas regulares y
sustituyéndolas por parroquias seculares.’®* En 1753 la orden se extendio a todos los obispados
indianos, aunque una nueva cédula en 1757 moderd el proceso al decretar que ninguna doctrina
debia trasladarse al clero secular hasta quedar vacante, es decir, tras la muerte del doctrinero.>®

En el caso de Puebla, Michoacan y México, la secularizacion habia concluido en 1780,
pero el obispado angelopolitano condujo a la reorganizacion del clero y la geografia parroquial,
dado que las medidas de los prelados se adelantaron a las acciones de secularizacién de los
borbones en el siglo X VIIIL.>* La politica secularizadora en Puebla terminé a lo largo de la gestion
episcopal del obispo Domingo Pantaledon Alvarez de Abreu (1743-1763),% permitiendo al clero
diocesano ocupar las parroquias del obispado de Puebla, lo que no significa la desocupacién por
completo de las casas religiosas, como fue el caso de Amozoc.

En diciembre de 1765, el obispo ilustrado Francisco Xavier Fabian y Fuero (1764-1773)
inicio su visita pastoral por el sur del obispado de Puebla.’®® Al observar la pobreza de las
cofradias y de la feligresia, suprimi6 algunas devociones de aquellos pueblos, influido también
por ideas ilustradas que consideraban supersticiosas y fanaticas ciertas practicas religiosas, en
especial las expresiones de piedad popular, como procesiones y fiestas “barrocas”.>*’ Por ello,

3% Cfrr. Brian Connaughton, “De las reformas borbonicas a la Reforma mexicana (1750-1876)”, en Antonio Rubial,
et al., Historia minima de la Iglesia catdlica..., p. 95.

360 [hidem, p. 96.

361 Luis Jauregui, “Las reformas borbonicas”, en Pablo Escalante Gonzalbo, et al., Nueva historia minima..., p.
121.

362 Cfrr. Rodolfo Aguirre Salvador, “La secularizacion de doctrinas en 1748, argumentos y realidades. El caso
del arzobispado de México”, en XI. Jornada Interescuelas, Departamento de Historia, San Miguel de Tucuman:
Universidad de Tucuman, 2007, pp. 7-8. https://cdsa.aacademica.org/000-108/387.pdf, Connaughton, “De las
reformas...”, p. 95.

363 Cfir. Rubial (coord.), La Iglesia..., p. 441.

364 Cfi. Mazin, “Reorganizacion del clero...”, pp. 75-76.

565 Cfy. Juan Pablo Salazar Andreu, Obispos de Puebla de los Angeles en el periodo de los Borbones
(1700-1821): algunos aspectos politicos y juridicos, México: Editorial Porraa, 2006, pp. 101-102.
566 Ibidem, p. 150.

367 Cfr. Brian R. Hamnett, Historia de México, trad. Carmen Martinez Gimero (1* edicion) y Axel Alonso Valle
(actualizaciones 2° edicion y capitulos 8 y 9), 2% edicion, México: Akal, 2013, p. 147; Rubial (coord.), La Iglesia...

DR DBAEAEAZ AL AL AL A LA LA LA LA LA LA %%&
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

112



“Fabian y Fuero [...] actud con apego a sus convicciones religiosas y a los mandatos reales, en
el sentido de desterrar las practicas de idolatria, tan arraigadas en los naturales”.5%®

De acuerdo con la cédulareal de 1757, el virrey y el obispo debian consensuar el traspaso
de las doctrinas al clero secular que aun estaban en manos de los regulares o que permanecian en
los conventos.>® Asi, Fabian y Fuero y el virrey Croix, funcionarios de la monarquia, actuaron
en favor de la grey y de los vasallos. Es posible que los frailes franciscanos de Amozoc se
resistieran a entregar el recinto conventual, como sucedi6 en otras comunidades, pero la orden
del monarca era ineludible. A pesar de la intervencion del comisario general franciscano, fray
Manuel de N4gjera, la mayoria de las casas religiosas en la arquidiocesis de México y el obispado
de Puebla fueron finalmente retiradas a los regulares.>”

Las autoridades reales y el comisario general franciscano presionaron a los frailes de
Amozoc para entregar el convento sin resistencia, con el fin de poder solicitar a la Corona
conservar algunos recintos para resguardar a los miembros de la orden.’” En 1770, Fabian y
Fuero comisiond al cura de Amozoc, el bachiller Carlos Ignacio Ximénez, para elaborar un
inventario del ajuar eclesidstico bajo resguardo de las cofradias de indios. Sin embargo, los
bienes inventariados solo fueron los de las corporaciones de naturales ubicadas en el convento
de San Francisco.

Inventario hecho por el bachiller don Carlos Ignacio Ximénez, cura por su majestad,
vicario, juez eclesiastico, y comisionado por el ilustrisimo sefior don Francisco Fabian y
Fuero, dignisimo obispo de este obispado de la Puebla de los Angeles, de los bienes perte-
necientes a los indios de este pueblo que se hallan en el convento diviso de San Francisco
de esta doctrina de donde soy cura. En la actual entrega que se hizo por el reverendo padre
guardian de él en presencia de dichos naturales, hoy doce de mayo de mil setecientos y
setenta afos, los que reclamaron ser suyas y pertenecientes a sus cofradias y hermandades
las siguientes alhajas que solo tienen en custodia en el referido convento, donde no tienen
fundada cofradia o hermandad alguna y s6lo las tienen en la parroquia de este pueblo.>’

El proposito del inventario era conocer los bienes de las cofradias de naturales que mantenian

pp. 57-58.

368 Salazar, Obispos de Puebla..., 2006, p. 151.

369 Cfir. Rubial (coord.), La Iglesia..., pp. 441-442.

570 Cf. Maria Teresa Alvarez Icaza Longoria, La secularizacion de doctrinas y misiones en el arzobispado de
Meéxico, 1749-1789, México: UNAM, IIH, 2019, pp. 154-156.

S fdem.

372 Inventario de los bienes pertenecientes a los indios del pueblo, que se hayan en el convento de San Francisco,
Amozoc, 12 de mayo de 1770, CEHM, No. 38, 516, Fondo XVI-1, Manuscritos de la Ciudad de Puebla. Coleccion
Enrique A. Cervantes: [1531]-1923, Clasificacion 090: XVI.8.155.1, fol. 2r. http://www.cehm.org.mx/Buscador/
VisorArchivoDigital?jzd=/janium/JZD/XVI-1/8/155/1/XVI-1.8.155.1.jzd&fn=38516.

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

113



sus altares en el convento, ante la entrega del recinto por el Gltimo padre guardidn y una futura
visita pastoral del obispo a la parroquia de Amozoc. Con ello se buscaba reglamentar las corpo-
raciones de laicos, haciéndolas mas espirituales, austeras y menos “barrocas”.’”® El inventario
permite conocer la capacidad econdmica de estas corporaciones y ofrece un panorama general
de la sacralidad y ornamentacion del templo bajo administracion regular. Se ordeno elaborar
el registro para separar los bienes de las cofradias de indios de los de la tercera orden seglar
franciscana, que se estudiard mas adelante.

El inventario se organizé seglin la disposicion de la nave del templo conventual: el altar,
el «lado de la epistola» y el «lado del evangelio».’™ En el lado de la epistola se encontraban
los altares de las devociones de Santo Entierro y de la Virgen del Rosario, con sus respectivos
retablos, imagenes y objetos ornamentales. Aunque ya no estaban fundadas en el convento fran-
ciscano, las corporaciones seglares mantenian alli sus imagenes devocionales, lo que evidencia
su vinculo con ambos cleros.

La cofradia del Santo Entierro tenia bajo su resguardo la imagen articulada de Nuestro
Redentor en forma cadavérica de estatura de un hombre y las de los ladrones Dimas y Gestas.
El altar incluia una urna con vidrios y molduras doradas para resguardar a la imagen de Santo
Entierro, un frontal de yeso blanco y un retablo nuevo de talla dorada, a proporcion de la capilla
lateral, con imagenes de la pasion y un lienzo. Telas finas adornaban el altar de la corporacion,
como manteles de Bretana guarnecidos de encaje y palia de terciopelo carmesi con fleco de
plata.>”

También poseia una cruz de més de siete varas, pintada en verde y amarillo, utilizada
en el descendimiento del Viernes Santo, colocada en un altar distinto del principal de Santo
Entierro con un frontal de lustrina morado, manteles de Pontivy, palia del mismo material, pero
con fleco de oro fino. La cofradia penitencial era una de las corporaciones de indios con mayor
caudal econémico, capaz de solventar los gastos de la devocion para el ornato de sus altares e

imagenes, asi como las obvenciones de los curas.

En seguida se hallaba el altar de la cofradia de la devocion a Nuestra Sefiora del Rosario,

a la mitad de la nave de la iglesia, bajo la imagen de la Nuestra Sefiora de la Soledad, cuyos

33 Inventario de los bienes pertenecientes a los indios..., fol. 6v; Rubial (coord.), La Iglesia..., pp. 57-58.
3™ La primera lectura (la epistola) o leccion de la sacra escritura era proclamada en el lado sur del altar mayor,
en cambio, el evangelio se leia en el lado norte de éste. Es decir, el «lado de la epistola» se consideraba al
colateral derecho del templo dirigiéndose hacia el altar mayor, mientras que en el colateral izquierdo el «lado del
evangelio». Cfr. Pablo J. Pomar Rodil, “Los Pulpitos para el canto de la epistola en las iglesias parroquiales de
Jerez de la frontera (siglos XVI-XVIII)”, Laboratorio de Arte, vol. 32, 2020, pp. 43-44. https://institucional.us.es/
revistas/arte/32/Art_03.pdf; Borromeo, op. cit., pp. 59-61.
375 Inventario de los bienes pertenecientes a los indios..., fols. 3r-4v; Pérez de Salazar, op. cit., p. 39.

@,

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

114



cofrades habian solicitado la licencia eclesiastica entre 1750 y 1751. La feligresia amozoquense
adecud sus imagenes a los procesos sociales e intenciones religiosas, determinando un nombre
“oficial” de la cofradia bajo otra advocacion mariana, la de la Soledad. En 1774, conforme al
libro de cargo y data, “la hermandad de la Santisima Sefiora de la Soledad con titulo del Rosario
que se venera en el convento de Sefior San Francisco de este pueblo de Amozoc”, continuaba
realizando las festividades en el mencionado templo, pero ahora administradas por el clero
secular. Un afo mads tarde, los hermanos cofrades, a la par que los ministros de lo sagrado
asentaron definitivamente a la cofradia con el nombre del Rosario.”’

El ajuar de la cofradia del Rosario incluia vestiduras de la imagen principal —la de
la Soledad—, como una tinica y manto de capichola negra, propias de su iconografia, con
pequeiias estrellas de hilo de plata fina, un cingulo con remates de corazones del mismo metal,
resplandor y daga. Aunque era una devocion relativamente reciente, no era una cofradia austera:
poseia un marco de talla dorado con cerradura y vidriera de cristal,’”’ esta ultima financiada
por el cura Diego de Morales Mozarabe, entre 1753 y 1754.°® La devocion a Nuestra Sefiora
de la Soledad estaba fundada en la parroquia, pero, para 1770, se encontraba en el convento
franciscano, como deseaban los cofrades desde 1750.

La cofradia patronal de Amozoc, devocion a Santa Maria de la Asuncion, mantenia
bienes en el convento, como un frontal de talla con molduras doradas, manteles de Pontivy
guarnecidos de encaje de a real para el altar mayor y una palia de terciopelo azul con fleco de
plata.’” Los naturales, cofrades de la imagen patronal, sefialaron dentro de sus pertenencias la
imagen de la Natividad de Nuestra Sefiora con indumentaria de telas finas y corona, colocada
en un altar con frontal.’® Desde el retorno de la devocion fundadora, los hermanos cofrades
financiaban los gastos de la corporacion, y su capacidad adquisitiva en ambas sedes religiosas

evidencia su peso econdémico.

376 Libro de actas de la cofradia de Nuestra Sefiora de la Soledad y cuentas de la misma arios de 1774, a 1816,
APSMAAP, Serie Cofradias, fols. 1r-4v. “Termin6 como el Rosario de Amozoc” es una frase antiquisima que
tiene un trasfondo significativo del ambito socio-religioso. Dentro de las leyendas de Amozoc se encuentra el
conflicto de los grupos devocionales que disputaban la mayordomia y, por los malentendidos, terminé en una rifia.
Cabe destacar que la cofradia de la Virgen del Rosario, impulsada sobre todo en la segunda mitad del siglo XVIII,
fue uno de los cultos de naturales mas importantes dentro del entramado social de Amozoc, por lo que el «Mater
Immaculatay se tergiverso en «Maten a la Culata», esta ultima por ser lider del bando contrario de los mayordomos
en turno. La letania desato una trifulca, permitiendo comprender el arraigo devocional que representaba ostentar
el cargo de mayordomo o diputados por eleccion, el prestigio y la suntuosidad de la fiesta barroca en el Amozoc
virreinal. Ver. Moreno, op. cit., p. 39.
ST Inventario de los bienes pertenecientes a los indios..., fol. 5.
38 Méritos: Diego de Morales y Mozdrabe..., fol. 471v.
37 Inventario de los bienes pertenecientes a los indios..., fol. 4v.
380 [bidem, fol. 5r.

%

LD LD LD DO LD0D 6D LI 6D LD LD LD 0D ED 0D
CPVICISIVICICOVI O VIV I VI VIV Y

115



El regreso de la imagen fundadora en la primera década del siglo XVIII —que los indios
se encargaron de sostener nuevamente, como antes de la secularizacion de Juan de Palafox—
privo al retablo principal del convento de Amozoc de una escultura mariana. Es posible que los
frailes solicitaran a los indios el préstamo de la imagen de Nuestra Sefiora de la Concepcion
—distinta de la de la Natividad— para colocarla en el altar mayor. La imagen tenia una tinica
de media tela amarilla, manto de tela azul, corona y palma de plata.®' En este sentido, “las
imagenes, en el lienzo o en la escultura, hablan por si mismas de la intencion religiosa que en
determinado momento social se tomd en cuenta para conducir a los espectadores hacia cierta
direccion piadosa”,’ lo cual se reflejaba en el primer nicho de la calle central del retablo de
escultura con tres lienzos en el altar mayor.

Por otro lado, el lado del evangelio estaba ocupado por los bienes y alhajas de la tercera
orden de penitencia de San Francisco. El bachiller Carlos Ignacio Ximénez, en presencia de
los religiosos franciscanos, inventari6 el ajuar eclesiastico de la orden, como lo hizo con las
cofradias de indios por orden del obispo Fabian y Fuero.”® Gracias al sostenimiento del culto
divino por parte de los terciarios franciscanos en el convento de Amozoc, los frailes lograron
sobrevivir, especialmente en la segunda mitad del siglo XVII, al depender de las limosnas.

Las terceras 6rdenes eran corporaciones asociadas a las 6rdenes religiosas (franciscanos
y dominicos), concebidas de acuerdo al conjunto de 6rdenes: la primera de los frailes, la segunda
de monjas y la tercera de seglares.”® El 1 de diciembre de 1613 se decreto el establecimiento
de la tercera orden al asignar a fray Cristobal Ramirez como comisario general de la Nueva
Espafia por el Ministro General.”® Para el convento franciscano de la ciudad de Puebla de los
Angeles, los terciarios fueron fundados el 13 de septiembre de 1614, con licencia provincial
de fray Juan de Torquemada; en tanto que, para la ciudad de México, lo fueron hasta el 20 de
octubre de 1615.%%

Pese a que la orden terciaria de penitencia coincidia en algunas actividades con las

cofradias, “las diferenciaba su cercania e imitacion de algunas caracteristicas de las drdenes

381 Ibidem, fol. 4v.
382 Maria del Consuelo Marquivar, Los Retablos de Tepotzotlan, 3* edicion, México: INAH, 1984, p. 13.
38 Inventario de los bienes que la tercera orden tiene en el convento de San Francisco del pueblo de Santa Maria
de la Asuncion, Amozoc, 12 de mayo de 1770, CEHM, No. 38, 516, Fondo XVI-1, Manuscritos de la Ciudad de
Puebla. Coleccion Enrique A. Cervantes: [1531]-1923, Clasificacion 090: XVI1.8.155.1, fol. 7r. http://www.cehm.
org.mx/Buscador/VisorArchivoDigital?jzd=/janium/JZD/XVI-1/8/155/1/XVI1-1.8.155.1.jzd&{n=38516.
38 Cfir. Rubial (coord.), La Iglesia..., p. 60.
385 Cfr. Carolina Yeveth Aguilar Garcia, La tercera orden franciscana de la ciudad de México, siglo XVIII, tesis de
maestria en Historia, México: UNAM, IIH, 2014, p. 65.
3% Cfir. Vetancurt, op. cit., pp. 117-150.

%

LD LD LD DO L0 6D LI 6D LD LD LD 0D ED 0D
CPVICISIVICICOVI O VIV I VI VIV Y

116



religiosas: debian tener una regla aprobada por el papa, se debia hacer un noviciado previo a
la profesion, se hacian votos y se debia usar un habito especifico”.”®” Para que la esencia del
franciscanismo estuviera al alcance de la feligresia de Amozoc, se permitio la integracion de
hombres y mujeres, sin importar el estrato ni el grupo social, constatando que, ante la fe, la
estratificacion social era obsoleta.’® El habito franciscano era utilizado como mortaja por los
hermanos difuntos de la cofradia de la Soledad (del Rosario) y los terciarios del pueblo de
Amozoc como simbolo de humildad, sin ostentacion funeraria, ganando la indulgencia plenaria
concedida por Ledn X.°%

“En la regla de los terciarios se insistia en la necesidad de la penitencia (flagelaciones y
ayunos), [...] obras de misericordia, en las practicas de la confesion y la comunion tres veces
al afio y en evitar las diversiones pecaminosas”.” Debido a su caracter mas institucional, la
feligresia consideraba a los terciarios como un hibrido seglar y religioso, pues eran vigilados
por los frailes franciscanos para garantizar su buen funcionamiento; no obstante, seguian siendo
parte del comun de la gente.”®' Por esta razon, los terciarios de Amozoc fueron responsables de
amparar al clero regular después de la secularizacion de doctrinas, en 1641, cuando los ingresos
de las cofradias de naturales y de espafioles pasaron al clero secular.

Para 1770, la venerable orden tercera sumaba 70 miembros (36 hombres y 34 mujeres).
Lograron acumular bienes de excelsa hechura mediante limosnas y otros medios; por ejemplo, un
crucifijo de la estatura de un hombre, con clavos y corona de plata, y cendal de lienzo con flores
de mano. La escultura estaba ubicada en medio de un retablo de talla con tres lienzos de pincel, en
el lado del evangelio del crucero de la iglesia conventual, y con cortinas de Damasco encarnado
floreado forradas de saya carmesi.”® En comparacion con las cofradias de indios, la fraternidad
mantenia el cuidado de su altar, proveyendo manteles, un frontal de pintura, candeleros de metal
torneados y palias. Sobre todo, conservaban un sagrario grande con cortina de tela de oro y
cuatro puertas, un trono y un copéon.’” La disposicion de las imagenes y pinturas pertenecientes
a la tercera orden seglar no se limitaba en el lado del evangelio, sino que también se extendia en

el lado de la epistola, compartiendo altares con las cofradias de indios, como el de la Soledad.

387 Rubial (coord.), La Iglesia..., pp. 61-62.

388 Ibidem, p. 62.

3% Cfr. Veronica Zarate Toscano, Los nobles ante la muerte en México: actitudes, ceremonias y memoria, 1750-
1850, 17 reimpresion, México: El Colegio de México, Centro de Estudios Histdricos, Instituto Mora, 2005, p. 231;
Aguilar Garcia, op. cit., p. 113.

3% Rubial, El cristianismo..., p. 157.

91 Cfir. Rubial (coord.), La Iglesia..., p. 62.

92 Inventario de los bienes que la tercera orden..., fols. 8r-8v.

3 fdem.

LDLD LD DO LD0D 6D LI 6D LD LD LD 0D LD 0D
CPVICISIVICICOVI O VIV I VI VIV Y

117



Los terciarios auxiliaban con los gastos mortuorios a los hermanos difuntos,
amortajandolos con el habito franciscano antes de que el cuerpo se pusiera yerto y utilizando
el ataud de madera para depositarlo, dado que Cristo habia muerto en un madero.** Como
en el resto de la sociedad novohispana, los familiares, junto con los hermanos de la tercera
orden, recibian el duelo en la casa del finado; por tanto, se les proporcionaba el atatd para que
el cortejo funebre recorriera las calles del pueblo de Amozoc hasta llegar a la misa de cuerpo
presente en el templo conventual.**?

Al llegar los familiares y los terciarios que llevaban el atatud a la iglesia, lo colocaban
sobre una tarima y un pafio de sayal para iniciar la ceremonia. Finalizada la misa, el cortejo
trasladaba el cuerpo para darle sepultura, ya fuese en el atrio del convento o dentro de la
iglesia, pues estos lugares simbolizaban “una garantia para la salvacion del alma por estar
cerca de Dios”.> Por esta razon, la venerable orden tercera poseia dichos objetos para los ritos
funerarios, de acuerdo con el inventario.

A ambos inventarios asistieron distintos agentes sociales del pueblo de Amozoc, como
don Vicente de Rojas, cofrade de las Benditas Animas del Purgatorio;**” don Juan Serrano,
miembro de las cofradias del Santisimo Sacramento y la de Animas;** José Ramos; Luis
Pablo y Juan Ramon Lopez. Resulta significativo que los mayordomos de las corporaciones
de espafioles hayan sido testigos del acto, pues por antigiiedad y lealtad acompanaron al cura
secular en la entrega de los bienes de las cofradias de naturales y de la hermandad franciscana.

Por otro lado, los fiscales estuvieron estrechamente vinculados con las cofradias de
los pueblos, el cabildo indio y el clero. Poseian cierta independencia respecto al control de las
autoridades eclesiasticas, a diferencia de las corporaciones seglares locales, que no contaban
con tal autonomia.”® El cargo de fiscal se introdujo desde el siglo XVI como auxiliar de
las ordenes mendicantes, siendo desempefiado por personas de gran renombre dentro de la
comunidad y convirtiéndose en agentes de su propia evangelizacion, conocidos como fiscales

de la iglesia.®™ Esta figura, relevante para la organizacion religiosa en los pueblos de indios,

3% Cfir. Lugo, op. cit., p. 178.

5 fdem.

3% Ibidem, p. 179.

7 Libro de la cofradia de las Benditas Animas en esta parroquia de Amozoc, comienza el 7 de febrero, del aiio de
1752, al aiio de 1812, APSMAAP, Serie Cofradias, caja 52, s/f.

% Libro de la cofradia de las Benditas Animas..., s/f; Libro de la cofradia del Santisimo Sacramento, de esta
parroquia de Amozoc, del aiio de 1771, al de 1828, APSMAAP, Serie Cofradias, caja 55, fol. 1r. Libro de la
cofradia del Santisimo Sacramento, de esta parroquia de Amozoc, del aiio 1723..., fol. 63r.

99 Cf. Lidia E. Gomez Garcia, “Las fiscalias en la ciudad de los Angeles, siglo XVII”, en Felipe Castro Gutiérrez
(coord.), Los indios y las ciudades de Nueva Espaiia, México: UNAM, IIH, 2010, p. 175.

600 Cfy. James Lockhart, Los nahuas después de la conquista. Historia social y cultural de los indios del México

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

118



aparece en documentos escritos en ndhuatl en el valle de Puebla-Tlaxcala; en el caso de Amozoc,
se menciona a Zacarias Velazquez como fiscal de la iglesia conventual en 1599.%!

“Las funciones del fiscal estaban relacionadas con el celo de la fe y el cuidado de la
iglesia, pero al mismo tiempo le conferian atribuciones propias de la justicia secular, incluyendo
el cobro de aranceles de justicia”.®® En primer lugar, el fiscal actuaba como mediador entre
los religiosos y la feligresia —la mano derecha del cura lengua— y organizaba y supervisaba
actividades religiosas gracias a su preparacion.®”® Los musicos y los fiscales aprendian,
por medio de los ministros de culto o del personal de la iglesia, todo lo relacionado con el
sostenimiento del culto divino —incluido el latin— para garantizar el buen funcionamiento de
los ritos cristianos en ausencia de los curas.®

El fiscal era responsable del mantenimiento del templo, de promover las devociones, de
ensefar la doctrina cristiana, del canto, de recaudar impuestos parroquiales y de administrar los
fondos para ornamentos, imagenes, obras del templo y pago de servicios.®” Su nombramiento
ocurria durante las elecciones de la republica de naturales. Aunque seguia siendo lider del
personal de la iglesia, también recibia funciones de justicia y moral. Sin embargo, la clerecia y
el cabildo indio se disputaban la eleccion del fiscal, pues ambas partes sobreponian sus intereses
particulares para mantener el control de la autoridad civico-religiosa de la comunidad.®®

Ademas de administrar recursos y propiedades de la Iglesia, como las tierras de cultivo,
los fiscales cuidaban el ajuar eclesiastico. Por ello, la presencia de don Buenaventura de Luna,
fiscal mayor, fue crucial para legitimar la entrega de los bienes de las cofradias de naturales
resguardados en el convento en 1770. Estas cofradias estaban fundadas en la parroquia, y el
fiscal era quien conocia sus pertenencias y podia identificarlas para ser registradas. La fiscalia
continué apoyando al clero en turno —en este caso, el secular—, por lo que testifico en el
inventario solicitado por el prelado mediante el cura Ximénez.

Aunque no se conserva el inventario general de los bienes del convento, es posible
complementarlo con los inventarios disponibles. Por ejemplo, el retablo de escultura del altar

mayor, donde se encontraba la santa patrona, pertenecia al convento, al igual que la imagen

central, del siglo XVI al XVIII, trad. Roberto Reyes Mazzoni, México: FCE, 1999, pp. 300-301; Gémez y Mauledn,
op. cit., p. 52.

1 Libro de los guardianes..., p. 71 [fol. 21r]

€2 Gémez y Mauledn, op. cit., p. 51.

603 Cfi-. Alvarez Icaza, La secularizacién de doctrinas, pp. 75-76.

64 Cfr. Gomez y Mauleon, op. cit., p. 52.

5 Cfr. Gomez y Mauleon, op. cit., p. 53; Gomez Garcia, Los anales nahuas..., p. 196.

66 Cfi. Gomez Garcia, “Las fiscalias...”, p. 184.

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

119



de Nuestra Sefiora de la Soledad.®”” Asimismo, los mayordomos y el fiscal declararon que la
imagen de Nuestra Sefiora de la Concepcion y el 6rgano nuevo —incluidos en el inventario
conventual— pertenecian a los indios: la primera, a la cofradia de la Asuncion; el segundo,
a las demds cofradias, pues habia sido financiado con la limosna de los naturales. Incluso,
los indios solicitaban que el 6rgano del convento pasara a la parroquia, ya que el suyo estaba
desgastado.®®®

Aunque la secularizacion de Palafox impactd a la comunidad amozoquense en la
devocion titular en 1641, la orden religiosa permanecio6 en el convento franciscano de Santa
Maria de la Asuncion durante la mayor parte del siglo X VIII, a pesar de la politica secularizadora
aplicada conforme al mandato real de 1757, que trastocd atin mas las lealtades entre cofradias
y el clero regular. El proceso secularizador del obispo Fabian y Fuero fue decisivo para las
devociones locales, al desterrar al clero regular del recinto que habian habitado desde 1582 y
dejar desprotegida a la tercera orden seglar y a las corporaciones que dependian de los frailes
para las festividades devocionales. El afio de 1770 puede considerarse un parteaguas para la
historia devocional del pueblo de Amozoc, aunque no una ruptura cronolédgica, pues el clero
secular continud en el poder y las cofradias permanecieron en la parroquia, especialmente la
titular.

En conclusidn, la sustitucion de la devocion de la imagen fundadora —Santa Maria de
la Asuncién— constituy6 un acto de negociacion para establecer nuevas relaciones de poder
entre los grupos de Amozoc y el clero secular. Tras el despojo de doctrinas, el impulso a la
devocion josefina respondi6 a la vision de la monarquia hispanica y a la intervencion de Palafox
como figura paternalista y secular. La devocion josefina-mondrquica recibio el respaldo de la
republica de naturales y de los espafioles residentes; asi, el impacto de la secularizacion derivod
en la remocion de las doctrinas mendicantes, la llegada del clero diocesano y el consecuente
cambio devocional tutelar.

El arraigo de la devocidn josefina en la parroquia de Amozoc —que perdurd por mas
de cincuenta afios— fue interrumpido en la primera década del siglo XVIII tras el retorno de la
devocion fundacional, resultado de negociaciones entre los frailes franciscanos —custodios de
la imagen mariana—, la feligresia y el clero secular. Entre los acuerdos figuraba la obtencion de
ingresos por las obvenciones pagadas al clero regular por administrar ciertos servicios religiosos
en el convento. Con el arribo de la imagen de la Asuncion, el pueblo de Amozoc experimentd

una nueva reestructuracion devocional, aceptandola nuevamente como devocion titular. Entre

7 Inventario de los bienes pertenecientes a los indios..., fols. 4v-6v.
8 Ibidem, fol. 6v.

LD LD LD DO LD0D 6D L6 LD LD LD 0D LD 0D
CPVICISIVICICOVI O VIV I VI VIV Y

120



los elementos que favorecieron esta reivindicacion se encuentran la produccion pictorica de
una serie dedicada a la vida de la Virgen y la segunda etapa constructiva de la sede parroquial
—financiada por el clero secular y las cofradias mediante limosnas—, asi como el patrocinio
de la fiesta patronal por parte del cabildo indio, que también sufragaba los servicios religiosos.

El dinamismo de las cofradias de Amozoc —de espanoles e indios— propicio el
fortalecimiento social de la poblacion, pese a las diferencias de estrato social y la pugna entre
cleros. La organizacion de fiestas, ritos y procesiones manifesté una sociedad que construia
identidad a partir de las devociones, como las del Santo Entierro, la Virgen de la Soledad,
el Santisimo Sacramento y las Benditas Animas del Purgatorio. Desde 1600, la sociedad de
Amozoc buscé estructurarse devocionalmente mediante la afiliacion a cofradias y hermandades
que perduraron hasta los siglos XVIII y XIX, creando mecanismos para solventar sus gastos

—aportaciones de cofrades, donaciones, bienes y censos—.



ANEXO 2

Imagen 2.1. Boveda de cafion corrido con lunetos de la iglesia conventual de Amozoc.
Fuente: Acervo fotografico de Pedro Ayala Soledad, Amozoc, Pue., a 02 de julio de 2022.

Imagen 2.2. Contrafuertes internos de la iglesia conventual de Amozoc.
Fuente: Acervo fotografico de Pedro Ayala Soledad, Amozoc, Pue., a 02 de julio de 2022.

4242406040426060606060606060 6062

AL AL A LA LA 1A T A L a1 4T A LA 14T A L g 1 4 T4

122



Imagen 2.3. Cupula de la iglesia conventual de Amozoc.
Fuente: Acervo fotografico de J. Jacinto Alberto Ponce Torres, Amozoc, Pue., s/f

5 constructiva,
siglo XVI

[ A, £ L
Imagen 2.4. Vista del muro sur de la iglesia conventual de Amozoc.
Fuente: Acervo fotografico de Pedro Ayala Soledad, Amozoc, Pue., a 02 de julio de 2022.



Imagen 2.5. Antigua torre-campanario de la iglesia conventual de Amozoc.
Fuente: Acervo fotografico de J. Jacinto Alberto Ponce Torres, Amozoc, Pue., s/f.

Imagen 2.6. Restos de la cublerta del claustro alto del convento de Amozoc
Fuente: Acervo fotografico de J. Jacinto Alberto Ponce Torres, Amozoc, Pue., aprox. década de 1970.

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

124



Imagen 2.7. Boveda de cafion con lunetos de la iglesia parroquial de Amozoc.
Fuente: Acervo fotografico de Pedro Ayala Soledad, Amozoc, Pue., a 17 de junio de 2022.

Imagen 2.8. Cuadro de Los desposorios misticos de la Virgen y san José, 1710.
Fuente: Acervo fotografico de Pedro Ayala Soledad, Amozoc, Pue., a 03 de septiembre de 2022.



Imagen 2.9. Cuadro de La visitacion, 1710.
Fuente: Acervo fotografico de Pedro Ayala Soledad, Amozoc, Pue., a 03 de septiembre de 2022.

ST RE D

je. o

Imagen 2.10. Fragmento del Mapa de Amozoque, 1711.
Fuente: AGN, Instituciones Coloniales, Colecciones, Mapas, Planos ¢ Ilustraciones (280). https://guiageneral.
agn.gob.mx/visorimg/visorimg.php?CodR=MX09017AGNCLO1SB01FO178MAPILUUS0667.

ED LD EI LD ED IO D LD ED LD LD LD EDED 4D
222222V RL RO L RO LR PR A



Imagen 2.11. Retablo de la capilla de Jesus Nazareno en la parroquia de Amozoc.
Fuente: Acervo fotografico de Pedro Ayala Soledad, Amozoc, Pue., a 22 de marzo de 2024.

Imagen 2.12. Antiguo curato del partido de Amozoc.
Fuente: Acervo fotografico de Pedro Ayala Soledad, Amozoc, Pue., a 04 de septiembre de 2022.

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

127



|t it A i b

T
a Rhes fi %)

/ ¥ \
| B = ‘.
| = % \
& :, \
| = =
| & ¥
’f‘ -
%
=
=

- -ubam:-&r_g\x*k.“g‘a‘

Imagen 2.13. Cuadro de animas del purgatorio del barrio de San Antonio de Padua, Amozoc
Fuente: Acervo fotografico de Pedro Ayala Soledad, Amozoc, Pue., a 25 de septiembre de 2022.

Imagen 2.14. Templo de Santiago Apdstol de Amozoc.
Fuente: Acervo fotografico de la parroquia de Santa Maria de la Asuncioén, Amozoc, Pue., s/f.

A B EAEAEARL AL AL LL AL AT AL AL AL AL AT A
VIVICPVICPICPNIVOVPVP VPP VIVP VY
128



Imagen 2.15. Procesion con la imagen de Jests Nazareno, Amozoc. Fuente: Fotografia de Juana Baez Garcia
y Benjamin Zepeda Espinoza, Amozoc, Pue., aprox. década de 1940. En Cachitos de Amozoc [Pagina de Face-
book]. https://www.facebook.com/Cachitosde Amozoc.



Tabla IL.I Listado de curas parrocos del partido de Amozoc, 1641-1799

Afios Nombre Afios Nombre
1641-1646 Br. Antonio Gonzalez Lazo, cura 1725-1731 Br. Nicolas Patifio de Valenzuela,
beneficiado cura coadjutor, vicario y juez ecle-
sidstico
1646 Lic. Juan de Anzures, cura bene- 1732-1735 Lic. Manuel Péez de Villanueva,
ficiado cura interino, vicario y juez ecle-
siastico
1647 Br. Pedro de Medina, cura bene- 1736-1741 Lic. Joseph Ignacio de Montoya,
ficiado cura beneficiado, vicario y juez
eclesiastico
1647-1648 Lic. Luis Pérez de Orozco, cura 1742-1750 Dr. Joseph Baltazar de Somonte y
beneficiado Velasco, cura beneficiado, vicario y
juez eclesiastico
1649-1663 Lic. Fernando de Vargas Basurto, 1751-1753 Lic. Joseph de Mier Caso y Estra-
cura beneficiado y juez eclesiastico da, cura beneficiado, vicario y juez
eclesiastico
1664- ;1682? Lic. Juan Alvarez de Murias, cura 1753-1754 Br. Juan Joseph Mercado, cura
beneficiado y juez eclesiastico interino, vicario y juez eclesiastico
1683-1685 Br. Cristobal Lopez de Cabrera, 1755-1757 Lic. Manuel Paez de Villanueva,
cura beneficiado, vicario y juez cura beneficiado, vicario y juez
eclesiastico eclesiastico
1685-1690 Br. Joseph Martinez de Mazarrén, 1757-1770 Br. Juan Agustin de Fuentes, cura
cura beneficiado y juez eclesids- propio y juez eclesiastico
tico.
1690-1708 Br. Domingo de Arrieta, cura 1770-1776 Br. Carlos Ignacio Ximénez, cura
beneficiado, vicario y juez ecle- propio, vicario y juez eclesidstico
sistico
1712-1713 Br. Miguel Gutiérrez Godinez y 1777-1778 Dr. Ignacio Vega y Caballero, cura
Br. Cristobal Fernandez de Parda- interino, vicario y juez eclesiastico
vé, curas interinos
1714 Br. Miguel Francisco de Ribade- 1778-1783 Lic. Pedro Valeriano Barrientos,
neira y de la Plaza, cura benefi- cura propio, vicario y juez ecle-
ciado sidstico
1715-1717 Lic. Sebastian de Santiesteban, 1783 Manuel de Inchaurregui, teniente
cura de cura
1718-1720 Br. Joseph Ruiz de Leon, cura 1784-1795 Dr. Ignacio Méndez Quifiones y
coadjutor, vicario y juez eclesids- Ramirez, cura propio, vicario y
tico juez eclesiastico
1721-1724 Br. Miguel Joseph Gorospe Irala, 1795-1799 Lic. Ignacio Tomas Garcia Ca-
cura coadjutor, vicario y juez ecle- rranco, cura propio, vicario y juez
siastico eclesiastico
1724 Lic. Nicolas Rejano Mudarra, cura
beneficiado, vicario y juez ecle-
sistico

Fuente: APSMAAP, Serie Cofradias, cajas 52, 54 y 55, Serie Bautismos, caja 1; Juan de Palafox y Mendoza, Relacion de
la visita eclesiastica del obispo de Puebla (1643-1646), transcripcion, introduccion y notas de Bernardo Garcia Martinez,
Meéxico: Editorial Nuestra Republica, 1997, p. 137; y Francisco Javier Cervantes Bello, “Las reformas eclesidsticas y
la territorializacion del obispado de Puebla, c. 1570-1660”, en Maria del Pilar Martinez Lopez-Cano y Francisco Javier
Cervantes Bello (coords.), Reformas y resistencias en la Iglesia novohispana, México: UNAM, 11H, 2014, p. 191.

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

130



Tabla IL.II Cargo y data de la cofradia del Santisimo Sacramento, 1636, 1649, 1685,
1728,1743,1771

Afo Cargo Data Alcance

1636 606 pesos y 3 tomines 321 pesos 285 pesos y 3 tomines

1649 395 pesos y 5 reales y me- | 120 pesos y 1 real 275 pesos y 4 reales y
dio medio

16850 223 pesos y 1 real y medio | 275 pesos y 6 reales y me- | 51 pesos y 5 reales

dio

1728 697 pesos y 6 reales y me- | 494 pesos y 4 reales 203 pesos y 2 reales y
dio medio

1743 725 pesos y 3 reales 499 pesos y 6 reales 225 pesos y cinco reales

1771 1000 pesos y 7 reales 611 reales y 3 reales 389 pesos y 4 reales

Fuente: Datos obtenidos del APSMAAP, Serie Cofradias, caja 55.

Tabla ILIII Cargo y data de la cofradia de las Benditas Animas del Purgatorio, 1636,
1649, 1685, 1753, 1770, 1793

Afo Cargo Data Alcance
1636 174 pesos 152 pesos 22 pesos
1649 122 pesos 104 pesos y 7 tomines y | 17 pesos y medio tomin
medio
1685 223 pesos y 1 real y medio | 275 pesos y 6 reales y me- | 51 pesos y 5 reales
dio
1753 184 pesos y 6 reales 174 y 2 reales y medio 10 pesos y 3 reales y
medio
1770 123 pesos y 7 reales y me- | 150 pesos y 4 reales 26 pesos y 4 reales y
dio medio
1793 922 pesos y 7 reales 965 pesos y 3 reales y me- | 42 pesos y 4 reales y
dio medio

Fuente: Datos obtenidos del APSMAAP, Serie Cofradias, cajas 52 y 55.

¢ En el afio de 1685 las cuentas eran de ambas cofradias de espafioles: Santisimo Sacramento
y Benditas Animas del Purgatorio.

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

131



CAPITULO Il

Santa Maria de la Asuncién, patrona de Amozoc (siglos XIX-XX)

Las imagenes devocionales cumplieron una funcion esencial en la historia de los pueblos de
México y en sus practicas religiosas.®'® Se convirtieron en centros de complejas redes sociales y
de la organizacion administrativa de las comunidades, representadas por los agentes encargados
de impulsar la devocion —los cofrades o mayordomos—. Por herencia del periodo novohispano,
la poblacion de Amozoc continud financiando la devocion de la Asuncidn entre los siglos XIX
y XX, ya que bajo el patronazgo mariano la comunidad devota rendia pleitesia a la devocion
fundacional. La feligresia y el clero secular emplearon diversas herramientas para fortalecer
esta practica religiosa a lo largo de ambas centurias, mientras surgian nuevas asociaciones y
mayordomias —en particular, las de los barrios— que daban sentido a la cofradia titular.

Este capitulo estudia la devocidn patronal a Santa Maria de la Asunciéon en Amozoc
mediante la organizacion devocional de la feligresia, identificando su impacto social durante la
primera mitad del siglo XIX y las primeras décadas del siglo XX. Se analizan los escenarios en
que la sociedad amozoquense particip6 en el funcionamiento de sus cofradias, en particular, la
de la santa patrona, durante el transito del antiguo régimen al México independiente. Asimismo,
se estudian los sucesos que marcaron profundamente la historia devocional de Amozoc en las
primeras décadas del siglo XX y, sobre todo, la accion conjunta de los devotos marianos y del

clero secular para establecer mecanismos que permitieran sostener la devocion titular.

liL.l. La patrona de Amozoc: estructuracion y fortalecimiento devocional en el siglo XIX

La monarquia hispénica se vio envuelta en una serie de conflictos bélicos con distintos imperios
europeos, entre ellos Inglaterra —de 1779 a 1783— y Francia —de 1793 a 1795—. También
enfrento dos guerras navales con el Imperio britdnico: la primera de 1796 a 1802 y la segunda de
1804 a 1808. Estas confrontaciones provocaron una severa crisis econémica en Espafa.®!! Para
cubrir las erogaciones de la guerra angloespafiola, el rey Carlos IIT orden6 en 1780 el cobro de

un donativo universal y patriotico. Se dispuso que cada vardn indio, mulato y mestizo mayor de

10 Cfr. Gisela von Wobeser, et al., “Prologo”, en Gisela von Wobeser, et al. (coords.), La funcion de las imdgenes
en el catolicismo novohispano, México: UNAM, 2019, p. 7.

11 Cf. Gisela von Wobeser, Dominacion colonial. La consolidacion de vales reales en Nueva Espariia, 1804-1812,
Meéxico: UNAM, IIH, 2003, p. 17; Carlos Marichal, “Las guerras imperiales y los préstamos novohispanos”,
Historia Mexicana, vol. 39, num. 34, abril-junio, 1990, p. 881. https://historiamexicana.colmex.mx/index.php/
RHM/article/view/2136/3022.

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

132



18 anos aportara un peso; los espaiioles, nobles y sirvientes debian contribuir con dos pesos.®'?

El erario real necesit6 mas recursos para solventar los gastos militares y externos. Ante
ello, el monarca emitio titulos de deuda publica conocidos como vales reales, destinados a
enfrentar el déficit financiero generado por los réditos anuales de los préstamos solicitados
por la corona. Para contrarrestar tanto la deuda publica como “la adopcion de una politica de
progresivo endeudamiento de los gobiernos [...] en los territorios americanos”,’" se emitieron
en 1780 los primeros vales reales. Eran papeles firmados por el rey que consignaban el monto
prestado en efectivo por los vasallos, lo cual permitié apoyar econémicamente a la metropoli.®*
Estos vales circularon en la Nueva Espaia como si fueran dinero y fueron aceptados por la
sociedad novohispana, pues prestar a la corona se entendia como una muestra de lealtad al
monarca.

No obstante, la continua emision de vales provocod su inevitable devaluacion. En
respuesta, la corona buscd nuevos mecanismos para estabilizar su precio y obtener préstamos
sin recurrir a mas titulos de deuda publica.®’> En 1798 se implement6 la medida conocida como
Consolidacion de Vales Reales, que afectaba directamente las propiedades del clero en Espana®'®
y “consistio en la enajenacion de bienes de instituciones educativas, de salud y de beneficencia,
asi como de fundaciones que tenian propositos religiosos”."’

En noviembre de 1804 esta disposicion se extendio a todo el imperio mediante el “Real
Decreto para la Enajenacion de Fincas de Obras Pias en América™'® —o de Consolidacion de
Vales Reales— y la Instruccion del 26 de diciembre del mismo afio. El decreto, al igual que
en la peninsula, ordenaba la enajenacion y venta de las posesiones de la Iglesia, en particular
bienes raices, capitales de capellanias y obras pias pertenecientes a instituciones eclesiasticas y
seculares —catedrales, parroquias, conventos, establecimientos educativos, hospitales y obras
de beneficencia—, ademas de las cofradias de seglares.®” El Real Decreto, la Instruccion y las
cartas dirigidas al virrey, al arzobispo de México, a los prelados y a los funcionarios del resto

de las diocesis llegaron a la Nueva Espaiia el 23 de abril de 1805.5%

12 Cfr. José Javier Guillén Villafuerte, Auxilios para el rey de Esparia. Fiscalidad extraordinaria y sociedad en
una época de guerras atlanticas. La intendencia de Chiapas, 1780-1821, tesis de licenciatura en Historia, México:
BUAP, 2018, pp. 83-84.

o3 Tanck de Estrada, “;Reino o colonia?...”, p. 325.

14 Cfi. Rubial (coord.), La Iglesia..., p. 527; Jauregui, “Las reformas borboénicas”, 2019, pp. 130-131.

15 Cfr. Jauregui, “Las reformas borbonicas”, 2019, p. 131.

616 Cfr. Connaughton, “De las reformas...”, p. 104.

17 Wobeser, Dominacion colonial..., p. 22.

18 Ibidem, p. 34.

19 Ibidem, p. 119.

020 Cfy. Guillén, op. cit., pp. 182-183; Wobeser, Dominacion colonial..., p. 51.

A BD DB EDED B EDEDE AL A LA
COVIVP VPP VPPV PVPVI VP ¥

133

6060 02 6D
CEVP VIO

%



En las capitales de los virreinatos se establecid un organismo denominado Junta
Superior de Consolidacion, encargado de fungir como la méxima autoridad para ejecutar el
Real Decreto. En cada diocesis se formaron ademas Juntas Subalternas.®®! La Junta Subalterna
de Puebla, instalada en 1805, debia obtener informacién sobre las propiedades a enajenar
que pertenecian a las instituciones religiosas de la diocesis. Los datos eran recabados por los
parrocos, mayordomos, escribanos de pueblo o arrendatarios. Una vez reunida la informacion
sobre bienes inmuebles, capitales liquidos y de inversion, los obispos iniciarian la aplicacion
del mandato de la Consolidacion de Vales Reales utilizando los bienes de las capellanias y obras
pias, o bien, los bienes considerados “espiritualizados”.

De esta manera, el obispo estaba obligado a ejercer su autoridad como pastor de almas
y como funcionario real dentro de su jurisdiccion episcopal, aplicando la Consolidacion —
particularmente en las parroquias—. En los pueblos de indios como Amozoc, “el hecho de que
los bienes enajenados a las parroquias fueran en su mayoria capitales de inversion significd que
el mayor peso cayo sobre sus deudores, que casi siempre eran los propios parroquianos”.®* A
la parroquia de Santa Maria de la Asuncion del partido de Amozoc también se le solicitd un

registro de sus posesiones, que posteriormente serian evaluadas y confiscadas:

Noticias de los capitales y obras pias de este curato de Santa Maria de la Asuncion,
Amozoc.

En este pueblo de naturales de Nuestra Sefiora de la Asuncion, Amozoc, el cura propio
don Ignacio Garcia Carranco recibi6 orden del ilustrisimo sefior don Manuel Ignacio
Gonzalez del Campillo, obispo de Puebla, con fecha 18 de octubre de 1806; por
cordillera en que expresamente manda remita a la secretaria nota circunstanciada sobre

bienes espiritualizados, pertenecientes a esta parroquia y curato y es la que sigue:®*

Un afio después del arribo del Real Decreto y de la Instruccion, el cura de Amozoc recibio
la notificacion del mandato emitido por el obispo angelopolitano. Desde 1795, el licenciado
Ignacio Tomas Garcia Carranco estaba a cargo de la parroquia de Amozoc y, para 1806, conocia
a fondo la organizacion social y financiera tanto de la parroquia como de las cofradias de indios,
espafioles y otras castas [ Ver Tabla IL.I]. Cabe mencionar que el presbitero Ignacio Garcia habia

mandado elaborar una pintura de La Preciosa Sangre de Cristo y los Santos Sacramentos para la

021 Cfr. Wobeser, Dominacion colonial..., p. 38.

22 Ibidem, p. 127.

23 Libro de gobierno de esta parroquia de Amozoc, del mes de enero de 1822, al mes de mayo del aiio de 1889,
APSMAAP, Serie Gobierno, caja 62, fol. 18r.

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

134



sacristia en el afio 1800 [Imagen 3.1]. Una vez recibido el mandato episcopal, registrd los bienes
parroquiales con los datos requeridos: origen de los bienes, fecha de las escrituras, nombres
de los prestatarios de capitales a censo o a deposito irregular, fiadores o hipotecas, plazos de
préstamo, asi como las fincas arrendadas, su ubicacion, los nombres de los arrendatarios y el
monto del arrendamiento.®**

Los bienes dotales—o aquellos provenientes del momento fundacional de las cofradias—
no estaban sujetos a enajenacion, al igual que los bienes muebles —obras de arte, objetos
sacros, indumentaria, entre otros—, pues la medida no buscaba afectar el funcionamiento de
estas organizaciones.®” En cambio, los bienes adquiridos con posterioridad a su fundacion, el
dinero liquido y el capital en préstamo si quedaban comprendidos dentro de la Consolidacion.®*
Estas posesiones incluian las capellanias y obras pias con las que la poblacion financiaba una
devocion y procuraba la salvacion de su alma, aunque en este caso terminaron perjudicando a
distintos sectores de la sociedad.

El censo cargado sobre el rancho de San José la Laguna, ubicado en la jurisdiccion de
Amozoc, también fue incluido entre los bienes de la parroquia. Su principal era de 2 000 pesos
y generaba un rédito de 100 pesos anuales, con los que se costeaban misas cantadas dedicadas a
San José todos los martes del afio. El rancho pertenecia a Miguel Caballero, quien lo arrendaba
a don Ignacio Rojas, vecino del pueblo de Amozoc. El fundador de este censo habia sido don
José de la Torre y Aldana, cura de Acajete, testado en enero de 1673, y, en 1767, la familia De
la Torre ain mantenia la posesion del rancho.®

Aunque el testamento databa de 1673, se trataba de un bien “espiritualizado” que habia
sido arrendado después de la fundacion de la devocion al patriarca San José en el partido de
Amozoc, tras la secularizacidon de doctrinas en 1641. El regreso de la imagen fundadora a la
sede parroquial no implicd un cambio administrativo en sus pertenencias —como las fincas
arrendadas—, pues estas formaban parte de las arcas de la parroquia como institucion eclesistica
y no de alguna cofradia en particular. Asimismo, sobre el rancho de San Sebastian, anexo a
la hacienda de San Mateo, estaban fincados 500 pesos destinados a las misas de aguinaldo,
desconociéndose el fundador y el valor del inmueble.®®

Ademas, 500 pesos estaban asignados para un septenario de misas anuales dedicadas a

024 Cfr. Wobeser, Dominacion colonial..., pp. 65-66.

25 Ibidem, p. 37.

52 fdem.

827 Libro de gobierno de esta parroquia..., fol. 18r.

08 Testamento de dofia Michaela Sanchez de Oropeza, Amozoc, 1767, APSMAAP, Serie Cofradias, caja 53, s/f.
29 Libro de gobierno de esta parroquia..., fol. 18r.

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

135



la Preciosa Sangre de Cristo, con un gravamen de 25 pesos por el alma de Feliciano Gutiérrez y
[Juan] de Luna. El capital lo reconocian don Miguel Torija por 300 pesos y don Antonio Salas
por 200 pesos sobre sus respectivas casas, sin que se registrara el valor de los bienes ni la fecha
del préstamo. Por ultimo, desde 1782 estaban fincadas cuatro misas rezadas cada afio por 80
pesos, cuya fundadora era dofia Petra Gonzalez Barroso. Todo ello demuestra que la economia
parroquial de Amozoc, hacia finales del siglo XVIII y principios del XIX, estaba solidamente
conformada, sin considerar atin las obvenciones derivadas de la administracion sacramental, los
servicios religiosos y otros ingresos no registrados.

No obstante, las cofradias de indios, de acuerdo con lo establecido en la Instruccion
de 1805, estaban exentas del cumplimiento del mandato real. La misma Instruccion también
“sugeria que aquellas comunidades de indios que tuvieran ‘caudales sobrantes’ pudieran invertir
estos ultimos en las cajas de Consolidacion con el fin de que el Estado les pagara réditos sobre
ellos”.? Pudiendo recibir un rédito del 5% anual sobre la cantidad entregada. Por esta razon,
las devociones de naturales —entre ellas, la de la santa patrona— declararon su pobreza para
no contribuir al erario real y, de ese modo, conservar las propiedades que a lo largo de los siglos

habian obtenido por donaciones, compras u otros medios adquisitivos:

La patrona del pueblo Nuestra Sefiora de la Asuncién, a Nuestra Sefiora de los Dolores,
a la Purisima Concepcion, a Nuestra Sefiora del Refugio (pérdida), a Sefior San José, a
Nuestra Sefiora del Rosario (pérdida), al Sefior de la Misericordia, a la Magdalena, a la
Veronica, Nuestra Sefiora de la Soledad, a Jesus Nazareno, a San Miguel, Santiago, San
Antonio, Santo Angel de la guarda, todas estas funciones no tienen fondos ni imposicion

alguna, sino que [todas] se hacen de limosnas que a su tiempo de [...] los puros indios

y demas castas.®!

Es claro que algunas cofradias se sostenian Uinicamente de las limosnas de sus integrantes.
Tal era el caso de la organizacién seglar de Nuestra Sefiora de la Soledad, con titulo del
Rosario, conforme a lo establecido en la constitucion que la regia. Desde mediados del siglo
XVIII, la cofradia de la Soledad se describia como una corporacion “pobre”, ya que no poseia
bienes propios y dependia exclusivamente de las limosnas, al igual que las hermandades de
la Magdalena y la Veronica. Ademas, admitia a cualquier persona sin distincion de casta o

“nacion” de origen, y no Unicamente a poblacion india.®*? Empero, la base legal para que una

00 Cfr. Wobeser, Dominacion colonial..., p. 69.
&1 Libro de gobierno de esta parroquia..., fol. 20r.
02 Legajo sobre la fundacion de la cofradia de Nuestra Seiiora de la Soledad..., fol. 9r.

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

136



corporacion quedara exenta de la medida del monarca era pertenecer a una cofradia de indios,
a pesar de formar parte de otro grupo social, como ocurria con la cofradia de Jesis Nazareno.

Seglin el registro de sus bienes, las devociones de San Miguel, Sefior Santiago, San
Antonio y Santo Angel eran financiadas por la comunidad india de cada barrio que rodeaba la
plaza central del pueblo. Esto se evidencia en el caso del barrio de San Antonio de Padua: en
1809, don Felipe Conde, gobernador del cabildo indio, solicitd6 —junto con otros miembros de
la comunidad— la eleccién de un nuevo mayordomo y la entrega de cuentas al parroco para
el sostenimiento de la cofradia por medio de limosnas.®** Aunque se menciona al funcionario
del cabildo, es razonable suponer que otras castas, como mestizos, negros y mulatos, formaban
parte tanto de la jurisdiccion del barrio como de la propia cofradia.

La cofradia de indios de Nuestra Sefiora de la Asuncion —cuya imagen fundadora
ocupaba el altar mayor como titular del pueblo de Amozoc a inicios del siglo XVIII— afirmaba
no poseer bienes propios para financiar la devocion mariana. Por ello, las limosnas de sus
cofrades solventaban los gastos de la fiesta patronal anual (15 de agosto), las misas mensuales,
las elecciones y el apoyo econdmico a los miembros, tal como funcionaban otras corporaciones.
Sin embargo, como se analiz6 en el primer capitulo, desde 1554 los caciques indios habian
donado solares de tierra para que los productos obtenidos contribuyeran a financiar la devocion,
aunque dichos terrenos se encontraran en el area del convento.®**

Los bienes “espiritualizados” de la cofradia titular fueron deliberadamente omitidos con
la intencion de evitar su entrega para confiscacion, aun cuando la Instruccion de 1805 lo prohibia.
En cambio, las posesiones de las cofradias de espafioles estaban sujetas a la Consolidacion; por
tanto, las de Santisimo Sacramento y Benditas Animas del pueblo de Amozoc debian incluirse
entre las corporaciones obligadas a entregar los bienes a enajenar —especificamente aquellos
adquiridos después de su fundacion—. Como se examind en el segundo capitulo, ambas
cofradias fueron creadas entre 1600 y 1601; sin embargo, es posible que ya no conservaran las
propiedades donadas por sus cofrades fundadores por distintas razones, como la venta de los
inmuebles o la conclusion de los contratos de arrendamiento durante la primera década del siglo
XIX.

A pesar de que la orden del obispo llegd a manos del cura Garcia Carranco en octubre

de 1806, “la mayoria de las cofradias [...] ocultd y retrasé informacion como una medida para

83 Libro de la cofradia de San Antonio de Padua fundada en esta parroquia el aiio de 1809, al aiio de 1840,
APSMAAP, Serie Gobierno, caja 57, 2r.
04 Cfr. “Donacion de tierras...”, op. cit., p. 104 [fol. 138v].

G303 0D 4D »@@ AL AT AL N LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

137



resistir a la Consolidacion”.®* El prelado angelopolitano emprendié una visita pastoral y, al
llegar al pueblo de Amozoc el 5 de noviembre de 1807, reviso los libros de cargo y data de
las cofradias del Santisimo y de Animas, aprobando las cuentas asentadas en las partidas.5*
El obispo Manuel Ignacio Gonzélez exhorto a los cofrades de ambas corporaciones a revisar
nuevamente las cuentas antes de las elecciones de mayordomos, mediante dos sujetos de
confianza, mientras que, para la cofradia de las Benditas Animas, hizo una puntualizacién

especifica sobre el tema de las propiedades:

Por lo que toca a la lista mencionada de censos pertenecientes a la misma cofradia,
su sefioria ilustrisima mandaba y mandd que el actual rector de ella haga se forme
inventario separado de sus bienes, incluyéndose en €l los muebles, y guardando con el
mismo inventario las escrituras de los censos. Y, por ultimo, que el mucho dinero que
dice estarse debiendo de la casa que tomaron a censar don José de Huerta y don Juan

José de Tapia, difuntos, se liquide con la posible brevedad, y se cobre del mismo modo

lo que deben los inquilinos después que la casa volvid a dicha cofradia.®’

La visita del obispo tuvo como propdsito inspeccionar los libros de cuentas para conocer
el movimiento economico de las cofradias de espafioles y su adecuado funcionamiento, asi
como los bienes que mantenian bajo su custodia y con los cuales solventaban los gastos de la
devocion. Los mayordomos del Divinisimo Sacramento, don Miguel de Fuentes, y de Animas
del Purgatorio, don Pedro Santiago Moreno, implementaron diversas estrategias para seleccionar
los bienes que entrarian en la Consolidacion sin afectar en exceso a las corporaciones. Cada
uno de los oficiales, junto con el cura propio de Amozoc, Ignacio Garcia Carranco, reviso los
capitales liquidos, censos y propiedades.

En el expediente de los capitales y obras pias de la parroquia de Amozoc, la cofradia
del Santisimo sefial6 las fuentes solidas de sus ingresos, con las cuales financiaba gran parte de
la devocion; la més importante era el rancho de San Diego de Alcald, en Chachapalsingo, de
cuatro caballerias y media.®** La imposicion de la capellania del rancho se establecio “mediante
un valor o principal, que debia conservarse sin merma alguna, con cuya renta o réditos se rezaba

por el alma del donante, los de su intencion o, en general por los que estuviesen purgando sus

05 Cfr. Wobeser, Dominacion colonial..., p. 66.
36 Libro de la cofradia del Santisimo Sacramento, de esta parroquia de Amozoc, del aiio de 1771..., fols. 99v-100r;
Libro de la cofradia de las Benditas..., fols. 83r-83v.
87 Libro de la cofradia de las Benditas..., fol. 83r.
08 Libro de gobierno de esta parroquia..., fol. 18v.
%

LD LD LD DO LD0D 6D LI ED LD LD LD 0D LD 0D
CPVICISIVICICOVI O VIV I VI VIV Y
138



culpas”.®” En este caso, la capellania fue fundada, en 1602, por el alma de Dionisio de Mena,
hermano mestizo y fundador de la cofradia del Santisimo;** sin embargo, la cofradia habia
obtenido la licencia eclesiastica dos afios antes, razon por la cual esta propiedad se incluy6 entre
los bienes a enajenar.

El rancho de San Diego atin no habia sido evaluado al momento del registro; no obstante,
el rédito correspondiente a este bien inmueble superaba el 5% anual. Ademas, se encontraba
arrendado a un natural del pueblo de Chachapalsingo por 225 pesos, que debia entregar al
mayordomo del Santisimo cada afio.**' Con ese arrendamiento se financiaban las misas de
renovacion; las de los terceros domingos de cada mes con diaconos y procesion en la iglesia; la
misa del Jueves Santo; y la fiesta de Corpus con su octava —incluidas misas con didconos, tres
procesiones, dos sermones y la exposicion del Santisimo—. Asimismo, se cubrian las misas de
San Juan Bautista (24 de junio), la Natividad de Nuestra Sefiora (8 de septiembre), San Miguel
(29 de septiembre), San Diego (13 de noviembre), entre otras.*

Otro censo pertenecia al rancho de San Nicolas, de la jurisdiccion de Amozoc, fundado
por Fernando de la Torre en 1622. El principal ascendia a 1800 pesos y el duefio, don Juan
Pedro Yurami, pagaba 90 pesos anuales. En cuanto a los bienes inmuebles, se reconocia a la
cofradia una casa y tierras valuadas en 200 pesos, con un rédito del 5%. De la casa cural se
retribuian 20 pesos correspondientes a un principal de 400 pesos, cuya escritura estaba firmada
por el sacerdote Garcia Carranco. Asimismo, la cofradia poseia otras tres casas arrendadas y
solares de tierra, ademas del rancho de San Matias, con un principal de 600 pesos y un rédito de
30 pesos.** Todas estas posesiones reflejaban su capacidad econdémica, fruto de adquisiciones
realizadas por compra, traspaso o donacion.

La cofradia de las Benditas Animas del Purgatorio poseia también una casa cuyo
principal habia sido adquirido por el mayordomo Cristobal Santiesteban. El censo redimible
fue tomado por dos sujetos en 200 pesos y, tras su fallecimiento, la casa continu¢ alquilandose
por separado.®** Sin embargo, el capital no siempre se liquidaba de inmediato y, como ocurrié

con esta propiedad, los inquilinos se convirtieron en deudores de la cofradia. Por ello, en 1807,

9 Francisco Javier Cervantes Bello, “El impulso de las capellanias, el clero y el territorio episcopal, Puebla, c.
1600-1640”, en Maria del Pilar Martinez Lopez-Cano y Francisco Javier Cervantes Bello (coords.), La Iglesia y
sus territorios, siglos XVI-XVIII, México: UNAM, ITH, BUAP, 2020, p. 209 [Nota del autor].

80 Libro de gobierno de esta parroquia..., fol. 18v; Libro que contiene escrituras..., s/f; Libro primero de la fun-
dacion..., fol. 54r.

81 Libro de gobierno de esta parroquia..., fol. 18v.

2 fdem.

3 Ibidem, fols. 18v-19r.

%44 Ibidem, fol. 19v.

Y Y I VIV IV I VIV YV YUYV
CPVICISIVIVICIITI VIR
139

Iy
VOIS I Y



el obispo de Puebla orden¢ saldar el adeudo y cobrar a los arrendatarios “el mucho dinero”.
Al igual que la cofradia del Santisimo, a la de Animas le eran reconocidas otras cuatro casas
con diferente valor y rédito (la cuarta casa contaba con solares de magueyes); pero, como
corporacion seglar, agregaba a la lista las aportaciones de los cofrades, por ejemplo, las misas
de todos los lunes y el aniversario por los difuntos, asi como el apoyo econdomico de seis pesos
a la familia de los hermanos fallecidos.®*

Las cofradias del Santisimo Sacramento y de las Benditas Animas debieron de presentar
sus propiedades so6lo de manera parcial, por lo que el cura tuvo la obligacion de informar a la
Junta Subalterna de Puebla para iniciar el proceso de la Consolidacion de Vales Reales. Aunque
las dos cofradias de espafioles entregaron solo 12 pesos, 10 pesos los dos tenientes de cura, y
150 pesos el parroco,*” destaca la amplitud de las posesiones de las devociones en Amozoc y de
la parroquia, necesarias para financiar el culto divino, las fiestas y los servicios religiosos. Sobre
todo, pretendian mostrar la lealtad de los cofrades al monarca hispanico al entregar los bienes
para su evaluacion —si atn no lo habian sido— con miras a su posterior remate en subasta
publica. Al parecer, el mandato real no se ejecutd por completo, pues en 1810 la cofradia del
Santisimo atin conservaba el censo del rancho de San Diego, las casas curales y otras rentas.®*®

La venta de los bienes afectaba gravemente a las cofradias de espafioles “en cuanto a los
réditos que recibieron de la Consolidacion, ya que éstos se pagaban sobre el precio de venta, no
sobre el valor real de las propiedades”.*” El producto de la venta de los inmuebles y el cobro
de los capitales liquidos pasaban directamente a las cajas reales como parte de la Consolidacion
recaudada en las didcesis; posteriormente se enviaban a la metrépoli mediante las tesorerias
generales y, de ahi, a la Comision Gubernativa en Espafia.®*® “Sus efectos economicos y sociales
perturbaron a toda la sociedad novohispana y mostraron la gran importancia que la riqueza
eclesiastica tenia para la economia”,*' provocando la descapitalizacion del virreinato al salir
una gran cantidad de moneda en efectivo de Nueva Espafia.

Por otra parte, en la década de 1820 se produjo una serie de transformaciones politicas,
sociales y culturales en el virreinato de Nueva Espafiay en la naciente nacion mexicana, alterando

la estructura social del antiguo régimen tras los movimientos independentistas. La formacion

5 Libro de la cofradia de las Benditas..., fol. 83r.

46 Ibidem, fols. 19v-20r.

%47 Cfr. Salazar, Obispos de Puebla..., 2006, pp. 340-349.

88 Libro de la cofradia del Santisimo Sacramento, de esta parroquia de Amozoc, del afio de 1771 ..., fol. 108r.

9 Wobeser, Dominacion colonial..., p. 156.

650 Cfi-. Alfredo Avila y Luis Jauregui, “La disolucién de la monarquia hispanica y el proceso de independencia”,
en Erik Velasquez Garcia, et al., Nueva historia general..., p. 357; Wobeser, Dominacion colonial..., pp. 39-115.
1 Rubial (coord.), La Iglesia..., p. 525.

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

140



de nuevos entramados de poder, en un territorio extenso, mal comunicado y con poblacion
escasa y heterogénea,®? genero una profunda inestabilidad pese a la jura de la Independencia de
Meéxico el 27 de septiembre de 1821.%°° Del nuevo gobierno —en el que Agustin de Iturbide fue
proclamado emperador en mayo de 1822— hasta su posterior ilegalidad, el Congreso, a través
del acta del 31 de enero de 1824 y ante el temor a la fragmentacion del territorio, constituyo los
Estados Unidos Mexicanos para garantizar la unién nacional y elaborar la primera Constitucion
con un gobierno central.%**

“Durante el largo periodo de 1821 a 1836 la fe religiosa de los mexicanos permanecid
incolume, como antes, y las practicas publicas oficiales pretendieron proyectar una imagen
de estrecha colaboracion entre el clero y los gobiernos”.®> El ayuntamiento constitucional
sustituy¢ al cabildo indio tras las reformas de la Constitucion de Cadiz, anulando la posibilidad
de que los pueblos eligieran a sus propios funcionarios como lo habian hecho durante tres siglos
e incorporando a las demas castas en las elecciones, y no solo a los indios principales.®® La
figura juridica del “indio”, sujeto a derechos y obligaciones como vasallo del rey, se transformé
en la del ciudadano, con derechos de propiedad y comercio.®’

Por esta razon, se erradico la republica de indios como entidad juridica y politico-
religiosa del sistema hispano, pues desde 1821 el término “indio” fue suprimido en el
marco de la formacion del Estado-nacion.®® Sin embargo, la eliminacion de esta categoria
legal no interrumpi6 las précticas devocionales en pueblos, villas y ciudades. En el México
independiente, “las demostraciones publicas de la fe en el México independiente iban mas
alla de una fachada de unidad religiosa. Reasumian manifiestamente la tradicion heredada de
una sociedad politica-religiosa virreinal que integraba cuidadosamente todos sus elementos en
un comun tejido social ”.” En este escenario, los ayuntamientos buscaron establecer alianzas
con los ciudadanos para fortalecer el control y la aceptacion comunitaria, aunque en ocasiones
mostraron cierta intolerancia en asuntos religiosos.

El 14 de junio de 1824, los funcionarios del ayuntamiento de Amozoc se reunieron

02 Cfr. Josefina Zoraida Vazquez, “De la independencia a la consolidacion republicana”, en Pablo Escalante
Gonzalbo, et al., Nueva historia minima..., p. 148.

653 Cfi. José Antonio Serrano Ortega y Josefina Zoraida Véazquez, “El nuevo orden, 1821-1848”, en Erik
Velasquez Garecia, et al., Nueva historia general..., p. 401.

04 Cfi- Hamnett, op. cit., p. 160; Zoraida, op. cit., p. 151; Serrano y Zoraida, op. cit., pp. 406-407.

655 Connaughton, “De las reformas...”, p. 128.

06 Cfr. Gomez Garcia, La construccion del Estado..., p. 66.

57 fdem.

08 Cfr. Gomez Garcia, Los anales..., p. 24 [Nota del autor].

5 Connaughton, “De las reformas...”, p. 129.

LD LD LD DO LD0D 6D LI 6D LD LD LD 0D ED 0D
CPVICISIVICICOVI O VIV I VI VIV Y

141



en la sala de cabildo para aprobar el acta de la sesion anterior y discutir diversos asuntos de
su competencia. Durante la reunion, el ciudadano Antonio Montoya, miembro del cuerpo
gubernativo, cuestion6 si el ayuntamiento debia participar en la procesion de Corpus Christi,
como era costumbre desde el periodo novohispano.®® La respuesta fue negativa: el cabildo
decidio no hacer acto de presencia en la procesion, en esa representacion del retablo vivo de
la sociedad, pese a tratarse de una de las practicas devocionales mas suntuosas heredadas del
orden virreinal,*' y aun cuando en otros pueblos la tradicion se mantenia vigente.

Asimismo, “el ayuntamiento excitd al presidente para que prohiba se tiren cadmaras y

”,%62 restringiendo asi la expresion publica-

cuetes sueltos en el acto de la procesion del Corpus”,
religiosa de los devotos de Amozoc. A diferencia de afios anteriores, el cabildo se deslindaba
de su asistencia en el ritual publico, aunque esta postura posiblemente respondia a la enemistad
existente entre el ayuntamiento y el parroco local, el presbitero Miguel Sanchez de la Cueva
[Ver. Tabla IIL.I]. En contraste, en 1825, el mismo cabildo fue uno de los primeros en procurar
el recibimiento del nuevo cura propio y juez eclesiastico, Jos¢ Maria Marchena, gesto que
revela una estrategia de recomposicion de alianzas entre la autoridad civil y la eclesiastica.®®

El 18 de julio de 1825, una comision nombrada por el ayuntamiento felicitd oficialmente
al cura Marchena por su toma de posesion parroquial y le “ofrecid su ayuda y consideracion”.%6
A partir de este acercamiento, el parroco solicitd al cabildo cercar el atrio de la parroquia para
asegurar la decencia y el decoro del camposanto, ademas de gestionar un nuevo lugar para dar
cristiana sepultura a la feligresia. El ayuntamiento aceptd ambas solicitudes.®®> Paralelamente,
ante la evidente falta de higiene que afectaba las calles principales de Amozoc, el cabildo
cred una comision encargada de la instalacion del nuevo pantedn, indicando que, mientras se
realizaban los trabajos, se siguiera utilizando el camposanto parroquial.®

Las relaciones entre el cabildo y los parrocos de Amozoc fueron fundamentales para
la organizacion social y religiosa, asi como para la cohesion comunitaria y la configuracion

de la identidad de sus habitantes devotos. La gestion religiosa ejercida desde el ayuntamiento

0 Acta de sesion ordinaria del ayuntamiento de Amozoc, Amozoc, 14 de junio de 1824, AMAMP, 1S Gobernanza
y gobernabilidad, 1S0.8 Juez de lo menor, 1S0.8.2 Juicios-constancias de hechos, caja 1, s/f.

6! Cf. Rubial, El cristianismo..., p. 37; Alvarez Icaza, “Las cofradias en los pueblos...”, p. 271; Bravo, op. cit.,
p. 449.

%2 Acta de sesion ordinaria..., s/f.

3 Acta de sesion ordinaria del ayuntamiento de Amozoc, Amozoc, 18 de julio de 1825, AMAMP, 1S, 1S0.8,
1S0.8.2, caja 1, s/f.

%4 Acta de sesion ordinaria del ayuntamiento de Amozoc, Amozoc, 1 de agosto de 1825, AMAMP, 1S, 1S0.8,
1S0.8.2, caja 1, s/f.

5 Acta de sesion ordinaria del ayuntamiento de Amozoc, Amozoc, 8 de agosto de 1825, AMAMP, 1S, 1S0.8,
1S0.8.2, caja 1, s/f.

%6 Acta de sesion extraordinaria del ayuntamiento de Amozoc, Amozoc, 23 de agosto de 1825, AMAMP, 18,
1S0.8, 1S0.8.2, caja 1, s/f.

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

142



constitucional buscaba integrar a la poblacion frente a los cambios politicos que México
experimentaba, mediante su participacion en espacios que reforzaban los vinculos sociales,
especialmente en la sede parroquial. En este sentido, “la vida civil y religiosa estuvo tan
entreverada que en el México independiente el ayuntamiento habitualmente asumia la
representacion de los intereses locales en ambos sentidos”.%%’

La devocion a Santa Maria de la Asuncidon permanecid vigente durante la década de
1830. Tanto el cura como varios devotos mandaron a elaborar el retablo principal en su honor.
Entre 1836y 1840, durante el gobierno eclesidstico del presbitero José Maria Pérez Dunslaguer,
se costeod el retablo con un total de 320 pesos, ademas de cubrirse 1600 pesos al carpintero
Valentin Valderrama, 320 pesos a Jos¢ Maria Legazpi y 35 pesos a Jos¢ Maria Caballero,
escultores.®® El decoro de la iglesia parroquial constituia una prioridad para la comunidad
amozoquense y para su clero, motivo por el cual también se emprendi6 la construccion del coro
y el cancel, la reparacion del 6rgano y la adquisicion de ornamentos liturgicos.®®

En enero de 1841, tras el reconocimiento diplomatico de Espafa y de la Santa Sede
al México independiente en 1836,7° asi como del conflicto con Francia entre 1838 y 1839
—marcado por intentos de expansion e influencia monarquica—,"’! el pueblo de Amozoc
decidio rendir culto a la devocidn patronal. Este gesto buscaba expresar sumision y, al mismo
tiempo, invocar proteccion ante las dificiles circunstancias en las que se encontraba la naciente
nacion. Frente a la inestabilidad politica derivada del sistema centralista,®” la feligresia
amozoquense fortalecid su devocion hacia la Virgen a través de una esclavitud, entendida
como un pacto entre lo sagrado y lo terrenal, entre la Iglesia militante y la Iglesia triunfante.

Esclavitud de Nuestra Sefiora de la Asuncion del pueblo de Amozoc.
Deseosos los que suscribimos de conservar, aumentar y propagar la devocion
de Nuestra Sefiora bajo el titulo y advocacion de Maria Santisima de la
Asuncion, hemos convenido establecer desde ahora para lo sucesivo una

esclavitud. Por lo cual nos obligamos, y queremos que los que en ella se agreguen

también, se obliguen al servicio de la misma sefiora en la manera que sigue:*”

7 Connaughton, “De las reformas...”, p. 141.

8 ibro de gobierno de esta parroquia..., fol. 26r. Es posible que don Valentin Valderrama no haya terminado
el trabajo del retablo mayor, puesto que al carpintero don Mariano Alonso le fue proporcionada mas madera para
finalizar dicha obra, pagando 150 pesos.

9 Libro de gobierno de esta parroquia..., fols. 261-26v.

70 Cfr. Connaughton, “De las reformas...”, p. 128; Rubial (coord.), La Iglesia..., p. 534.

71 Cfr. Roberta Lajous Vergas, Historia minima de las relaciones exteriores de México, 1821-2000, 1* ed., 2*
reimpresion, México: El Colegio de México, 2013, pp. 65-66; Zoraida, op. cit., p. 162.

72 Cfr. Serrano y Zoraida, op. cit., pp. 425-426.

7 Esclavitud de Nuestra Sefiora de la Asuncion del pueblo de Amozoc, Amozoc, 1 de enero de 1841, APSMAAP,
Serie Cofradias, caja 53, s/f.

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

143



El patrocinio de Nuestra Sefiora de la Asuncion en Amozoc se manifestaba mediante una
esclavonia, sinénimo de servidumbre, es decir, el “yugo” mariano perpetuo asumido por sus
devotos en la primera mitad del siglo XIX.%* En cualquier caso, esta practica representaba
“entregar en las manos divinas de la Virgen Maria el ‘querer’y la ‘libertad’ de la propia persona
—en cuerpo y espiritu—","> quedando sujetos a la devocion titular. La esclavonia mariana
se inscribia en la veneracion a la Virgen bajo la advocacion asuncionista, culto clasificado
como hiperdulia dentro de la doctrina catdlica, reservandose la /atria para la adoracion debida
unicamente a Dios y la dulia para la veneracion de los santos.®’

El establecimiento de la esclavitud mariana por parte de varios individuos, reconociendo
a la Virgen Maria como patrona de Amozoc, entr6 en vigor el 1 de enero de 1841, con licencia
del parroco Jos¢ Manuel Ladron de Guevara [Imagen 3.2]. Cerca de setenta y cinco devotos
se comprometieron a cumplir esta especie de constitucion de la hermandad, lo cual permite
suponer que el ayuntamiento se habia deslindado del financiamiento de la cofradia titular,
haciendo necesario convocar a hermanos cofrades dispuestos a sostener la devocion. Con ello
la tradicion heredada del pasado virreinal acerca del sostenimiento de dicha devocion por el
cabildo indio se vio interrumpida durante el México independiente.

Dividida en obligaciones y beneficios, la esclavitud mariana buscaba fortalecer la
devocion de la Asuncion en Amozoc, en especial mediante el sufragio de los gastos de la
hermandad, asegurando asi “las gracias y privilegios concedidos y que en adelante procuraremos
alcanzar por el bien espiritual de ellos”.®”” Los esclavos estaban obligados a contribuir con
diez pesos al afio, entregandolos en distintas momentos y festividades religiosas: dos reales
cada mes; doce reales el dia de la Purificacion de la Virgen (2 de febrero); doce en la fiesta
patronal (15 de agosto); un peso en Navidad (25 de diciembre); doce reales el 8 de diciembre
(Inmaculada Concepcion); cuatro reales en Pascua de Resurreccion; cuatro en Corpus Christi; y
cuatro en Nochebuena.®” Las limosnas se depositaban en dias especificos —dias de precepto—

pues era obligatorio que los miembros de la esclavonia asistieran a la misa, y acompanaran a los

7 Diccionario de autoridades (1726-1736), t. 111, 1732. https://apps2.rac.es/DA .html.

75 Humberto Maldonado Macias, “La ‘esclavonia mariana’ en Nueva Espafia. La Carta de esclavitud, devociones
y propositos del padre Matias Blanco, S. J. (1682)”, Saber Novohispano, num. 2, 1995, p. 406. https://www.
iifilologicas.unam.mx/pnovohispano/uploads/95sabernovo/art27 95.pdf

67 Cfi. Roberto Aceves Avila, “Que es bueno y iitil invocarles . Continuidad y cambio en las practicas y devociones
religiosas en Guadalajara, 1771-1900, prologo de Jacques Lafaye, México: El Colegio de Jalisco, 2018, p. 115;
Gabriela Sanchez Reyes, “La santidad fragmentada: las reliquias carmelitas del Convento de San José de Puebla”,
en Antonio Rubial Garcia y Doris Biefiko de Peralta (coords.), Cuerpo y religion en el México barroco, México:
INAH, ENAH, 2011, p. 85 [Nota del autor].

77 Esclavitud de Nuestra Seiora..., s/f.

8 fdem.

LD LD LD DO L0 6D LI 6D LD LD LD 0D ED 0D
CPVICISIVICICOVI O VIV I VI VIV Y

144



hermanos esclavos con los sagrados viaticos.®”

En cuanto a los beneficios otorgados a los esclavos de la devocion patronal, se encontraba
la asistencia al hermano enfermo. Cuando éste cayera en cama y necesitara recibir el sagrado
viatico, se le acompaiaria junto con los demas miembros de la esclavonia con cuarenta luces
en faroles, velas en mano y musica. Si algiin esclavo fallecia, se le proveia media mortaja del
habito de San Francisco, cuarenta luces que los hermanos llevaban consigo, acompafiando el
cuerpo hacia la iglesia del exconvento franciscano, donde la hermandad y la familia recibian el
duelo. Al dia siguiente, el cortejo fnebre se dirigia al templo parroquial con el mismo nimero
de esclavos y velas, dando sepultura eclesidstica “en uno de los cuatro primeros sepulcros que
hay debajo del presbiterio, precediendo vigilia y misa de tres padres”.®*

Ser esclavo de Nuestra Sefiora de la Asuncion tenia privilegios, como el que su cadaver
seria velado en la iglesia de San Francisco como lugar de duelo, que, hasta la primera década
del siglo XVIII, se encontraba la imagen fundadora en manos del clero regular. Las ceras
encendidas dispuestas por los esclavos durante el traslado del difunto hasta la misa de cuerpo
presente simbolizaban “la finitud de la vida y para recordar a los fieles que el alma, a semejanza
de la luz que irradiaban las velas, viviria para siempre, gracias a la resurreccion”.®®! No obstante,
si la familia del finado no deseaba este tipo de entierro, la esclavonia entregaba veinte pesos
para cubrir los gastos mortuorios.®

La hermandad incluia una clusula segtn la cual los beneficios s6lo podian disfrutarse
si el esclavo cumplia con las obligaciones estipuladas; en caso contrario, la esclavitud mariana
no estaba obligada a respetar lo acordado. Finalmente, al igual que el resto de las cofradias y
hermandades de la parroquia de Amozoc, se sortearia cada afio entre sus integrantes el cargo de
mayordomo principal, responsable de registrar a los esclavos y sus aportaciones con la mayor
precision posible, asi como de verificar el cumplimiento de las actividades constituidas.®®* No
obstante, en la lista de los hermanos esclavos que “ponen la esclavitud”, es decir, la limosna de
la devocion titular, se observa que no todos contribuian con las cantidades fijadas para cubrir

los gastos de cera, misas mensuales y festividades de precepto.®®

7 Cfi-. Aceves Avila, op. cit., pp. 90-102; Rubial, EI cristianismo..., pp. 29-30.

80 Esclavitud de Nuestra Seiora..., s/f.

1 Lugo, op. cit., p. 578.

2 Esclavitud de Nuestra Seriora..., s/f. De igual manera, si alguno de los esclavos fallecia fuera del pueblo de
Amozoc, los 20 pesos se le entregarian a la familia del difunto, o bien, se le aplicarian catorce misas rezadas y una
cantada de un padre con vigilia por al alma del esclavo, de acuerdo con la eleccion de los dolientes.

83 Esclavitud de Nuestra Seiora..., s/f.

84 Ver. Lista de los hermanos que voluntariamente ponen la esclavitud, Amozoc, 1841, APSMAAP, Serie Cofradias,
caja 53, s/f. No se tiene mas documentacion sobre esta esclavitud mas que lo analizado.

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

145



Por si fuera poco, los pecados que atentaban contra la virtud de la religion incluian la
supersticion, el sacrilegio, la violacion del voto de castidad o la sacralidad del templo e, incluso,
el robo de los bienes de la Iglesia.®® El templo parroquial de Amozoc fue victima de un hurto
la noche del 13 de diciembre de 1841, cuando sustrajeron piezas valiosas de las imagenes
religiosas, pese a la vigilancia y cuidado sobre los vasos sagrados y demas utensilios dedicados
al culto divino.®*® Segun la declaracion del cura José Manuel Ladron de Guevara, y con base
en los indicios hallados en una magueyera al lado de la iglesia, los ladrones escalaron hasta
la boveda, ingresaron por la puerta de la torre, descendieron, abrieron la puerta interior y asi
accedieron al cafion del templo.®*’

El 15 de diciembre, por orden del comandante general del departamento, comenzaron las
averiguaciones del caso y el reconocimiento formal de las imagenes y objetos robados, lo cual
quedo asentado en la constancia respectiva.®® Los “amantes de lo ajeno” se llevaron una palma,
un aro y una corona de plata sobredoradas de la santa patrona —esta ltima con incrustaciones
de piedras finas— y una media luna de plata sin dorar. También sustrajeron bienes de excelsa
hechura y otras iméagenes, entre ellas un cingulo de galon de oro con dos corazones de plata, un
manto de raso galoneado en oro, manteles de Bretafia del altar de Nuestra Sefiora de los Dolores
y un Nifio Dios perteneciente a la cofradia titular, ademas de otras piezas de notable valor.®®

El robo marcéd un parteaguas para los devotos de Santa Maria de la Asuncion,
especialmente para las familias acaudaladas de Amozoc. El sentido de pertenencia hacia la
devocion patronal motivo a la comunidad a demostrar su capacidad recaudatoria. Sin embargo,
la esclavitud, pese a tener como propodsito “conservar, aumentar y propagar la devocion de
Nuestra Sefiora”,*° tuvo una presencia casi nula en las limosnas destinadas a la elaboracion de
la nueva corona de la santa patrona. Esto no significo que ningtn esclavo colaborara para el
financiamiento: entre los bienhechores figuraron los hermanos esclavos Jos¢ Mariano Serrano,
Maria de la Luz Veliz, José¢ Gregorio Morales, José Cayetano Fuentes y Juan Manuel Fuentes.

No obstante, la mayoria de los demas esclavos no aportaron a la compra de la nueva
pieza para la imagen del siglo XVI. En total, 33 personas cooperaron para los gastos de la
corona imperial, entre ellas el cura y don Mariano Torija, quien doné la cajita de madera

donde seria guardada. La colecta ascendid a 31 pesos y 4 reales, ademas de 15 marcos de plata

%5 Cfr. Lugo, op. cit., p. 571.

86 Robo de piezas de la parroquia de Amozoc, Amozoc, 1841, APSMAAP, Serie Inventarios, caja 62, s/f.
7 fdem.

88 Ibidem, s/f.

%9 Ibidem, s/f.

0 Esclavitud de Nuestra Seniora..., s/f.

LD LD LD DO L0 ED LI 6D LD LD LD 0D LD 0D
CPVICISIVICICOVI O VIV I VI VIV Y

146



(equivalentes a 90 pesos) y un marco de plata quemada (10 pesos y 5 reales) de la poblacién
amozoquense. Los gastos de la corona de plata sobredorada —de seis marcos y cinco onzas y
media— sumaron 158 pesos y 4 reales, a lo que se afiadieron 6 reales pagados al herrero por dos
tornillos, 3 pesos por una corona de hoja de lata para uso cotidiano y 6 reales dados a los mozos
encargados de transportarla.®'

Al comparar el costo total de la corona (163 pesos) con lo recaudado en limosnas (135
pesos y 5 reales), quedo un déficit de 27 pesos y 3 reales. El vicario de Amozoc, fray Rafael
Lopez, se comprometid a cubrir el resto mediante el pago de obvenciones y servicios religiosos
proporcionados por el curato. Asimismo, aclaré que “nada ha puesto la cofradia ni los individuos
que la componen”,*? es decir, la esclavonia mariana. La corona imperial se estrend ocho meses
después de la profanacion del templo parroquial, el 15 de agosto de 1842, durante la fiesta
patronal de Amozoc.

La organizacion de la feligresia amozoquense en la primera mitad del siglo XIX
evidencia la arraigada devocion a la imagen titular de Santa Maria de la Asuncion, desde el
antiguo régimen hasta la conformacion del México independiente. Esta devocion se vio limitada,
sin embargo, por la escasa participacion econémica de la esclavonia. El titulo de “patrona de
Amozoc”, empleado de forma recurrente en la documentacion, revela la sumision, impulso
y financiamiento que la comunidad brindd al culto mariano pese a los cambios politicos,
econoémicos y culturales que atraveso tanto el reino como la naciente nacion mexicana. La
cofradia de la Virgen Maria en su advocacion asuncionista permanecid activa durante todo el
siglo XIX, permitiendo que la poblacion sostuviera su fe y el aparato de suntuosidad del culto,
pese a la implementacion de las Leyes de Reforma.

La Ley de Desamortizacion (1856) y la Ley de Nacionalizacion (1859) afectaron
directamente las propiedades de las corporaciones civiles y eclesidsticas —incluidas las
cofradias—, sentando las bases juridicas para el dominio del Estado sobre la Iglesia.®* Y
aunque la poblacion y el parroco de Amozoc recibieron a Maximiliano y Carlota con toque de
campana, coheteria y el canto Domine, salvum fac Imperatorem el 4 de junio de 1864, los

esfuerzos de las regiones conservadoras no lograron revertir las reformas. La filosofia liberal

1 Listas de los sefiores bienhechores que cooperaron con su limosna para la corona de Nuestra Sefiora, la
patrona, Amozoc, 1842, APSMAAP, Serie Inventarios, caja 62, s/f.

2 fdem.

83 Cfr. Connaughton, “De las reformas...”, p. 149; Robert J. Knowlton, Los bienes del clero y la Reforma
Mexicana, 1856-1910, trad. Juan José Utrilla, México: FCE, 1985, pp. 43-105. Ver. Manuel Ceballos Ramirez,
“Iglesia y religiosidad en México hacia 18587, en Gisela von Wobeser (coord.), 1810, 1858, 1910..., pp. 337-355.
% Advenimiento de SS. MM. 1. Maximiliano y Carlota al trono de México, México: Imprenta de J. M. Andrade y
F. Escalante, 1864, pp. 219-222.

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

147



de Maximiliano I aceptaba la desamortizacion y nacionalizacion de los bienes eclesiasticos.
Durante el gobierno de Porfirio Diaz la politica de las Leyes de Reforma se relajo, y la Iglesia

recuper6 cierto margen de influencia y riqueza a finales del siglo XIX.%

lILIl. De la algarabia de una nueva imagen a la catastrofe parroquial de principios del siglo XX

Durante el periodo porfirista se suavizaron las tensiones entre la Iglesia catolica y el Estado.
Aunque no se derogaron las Leyes de Reforma, las medidas constitucionales no fueron aplicadas
para iniciar una politica de tolerancia religiosa.®® Antes del gobierno del general Diaz, la
institucion eclesidstica tenia prohibido poseer propiedades; ademas, se habia suprimido el clero
regular y se restringia la celebracion del culto ptblico, asi como la atencion de escuelas, centros
de beneficencia y hospitales.®”’ La flexibilidad politica de Diaz favorecio el acercamiento, al
punto de que obtuvo el apoyo de la jerarquia eclesidstica en procesos como la evangelizacion de
los yaquis y mayas. Asimismo, seguin se ha sefialado, la Iglesia “cubri6 espacios que el gobierno
dificilmente podia llenar con recursos propios”,*® especialmente en materia educativa.
Durante el porfiriato, la Iglesia se reorganiz6 internamente, creando doce obispados
y cinco arzobispados, entre ellos el de Puebla. Esto ocurri6 tras la recuperacion de algunas
propiedades y el regreso de congregaciones del clero regular, que retomaron la fundacion de
conventos, escuelas y el cuidado de enfermos.®” En el caso del pueblo de Amozoc, pueden
observarse ejemplos claros de la administracion de bienes eclesidsticos bajo la gestion del
parroco Jos¢ Domingo Torija, como el arrendamiento de la casa de la cruz verde, algunas

viviendas particulares y terrenos.”” Paralelamente, las fiestas organizadas por las cofradias en

5 Cfr. Knowlton, op. cit., pp. 185-237.

86 Cfrr. Alan Knight, La Revolucion mexicana. Del porfiriato al nuevo régimen constitucional, trad. Luis Cortés
Bargallo, México: FCE, 2010, p. 37; Frangois-Xavier Guerra, México: del Antiguo Régimen a la Revolucion, I,
trad. Sergio Fernandez Bravo, 2? edicion, México: FCE, 1991, pp. 222-223.

7 Cfr. Elisa Speckman Guerra, “El Porfiriato”, en Pablo Escalante Gonzalbo, et al., Nueva historia minima...,p. 296.
8 Ibidem, p. 297.

99 Cfr. Manuel Ceballos Ramirez, “La Iglesia catolica en el Porfiriato y en la Revolucion (1876-1929)”, en Antonio
Rubial, et al., Historia minima de la Iglesia catolica..., p. 169.

70 Cuentas de la casa de la cruz verde que pertenecio a la iglesia de Amozoc, afios de 1885, a 1896, APSMAAP,
Serie Cofradias, caja 53, s/f; Escritura de sesion de una casa, otorgada por el Sr. Jesus Castaiieda a favor del Sr.
cura don José Domingo Torija, Amozoc, 6 de julio de 1998, APSMAAP, Serie Escrituras, caja 61, s/f; Escritura
de compraventa de unos paredones y terreno, otorgada por la sefiora Maria de la Luz Gutiérrez a favor del seiior
cura don Domingo Torija, Amozoc, 24 de noviembre de 1886, APSMAAP, Serie Escrituras, caja 61, s/f. Estas dos
ultimas escrituras, la primera de sesion y la otra de compraventa, pasaron a formar parte del espacio parroquial,
independientemente del templo y capillas anexas, puesto que los terrenos y “piezas arruinadas” que se encontraban
en la parte trasera de la iglesia, es decir, al este y noroeste de la manzana primera de la villa de Amozoc, seccion
primera, cuartel primero, fueron adquiridos por el entonces presbitero Domingo Torija. Actualmente dichos

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

148



pueblos, villas y ciudades volvieron a llevarse a cabo publicamente; los curas reaparecieron
en las calles con sotana, el tafiido de las campanas regreso a la vida cotidiana y las clases de
religion se impartieron nuevamente en las escuelas seculares.”!

No obstante, la noche del 25 de enero de 1889, la parroquia de Amozoc fue nuevamente
victima de la sustraccion ilicita de varios bienes pertenecientes a las imagenes y altares de

distintas devociones:

Al abrir la iglesia parroquial esta mafiana, el sacristan, a las seis, se encontr6 con el
sagrario abierto, a esa sazon entraba a celebrar el sefior cura don José Maria Rodriguez
Candia. Y ambos vieron los altares descompuestos, los nichos abiertos, 1o mismo que el
sagrario en donde no parecian ni el copon ni el relicario. Inmediatamente me avisaron
y yo mand¢ dar parte al sefior juez mayor de [procedimientos], todos con los fieles que

concurrieron a registrarlo todo.”?

En primer lugar, el informe del parroco Jos¢ Domingo Torija seiala que, al dirigirse al tabernaculo
del colateral de la iglesia, observaron la puerta forcejeada y la chapa descompuesta. Sobre el
corporal se encontraban las sagradas formas, pero faltaba el copon de plata sobredorado con
grabados. Tampoco fueron localizados la hostia consagrada de la custodia ni el relicario de
plata sobredorado con cristales donde se guardaba; unicamente se hallaron algunas particulas
pequenias en el altar.’® El sacerdote y la feligresia manifestaron su devocion al Santisimo
Sacramento mediante su busqueda infructuosa en el templo parroquial, pues, como dogma de
fe, en la eucaristia se encuentra la presencia real de Cristo, la cual habia sido profanada.”
Enseguida, el curatitular desglosa a grandes rasgos las alhajas hurtadas que ornamentaban
diversas imagenes devocionales. Entre ellas se encontraban un resplandor grande de plata
sobredorado con piedras de colores, dos corazones de plata y diecisiete milagros de plata
pertenecientes a Nuestra Sefiora de la Soledad.” Del altar de la Merced, los ladrones despojaron
a la imagen de su corona de plata y a la del santo nifio de sus tres potencias. También sustrajeron

un hilo de perlas finas, un pendiente y un arete de oro del altar de la Virgen del Refugio.

sitios cumplen la funcion de ser salones para actividades religiosas y de labor humanitaria, por ejemplo, el salon
Monsefior Dagoberto Sosa Arriaga y los salones de catequesis.
1 Cfr. Knight, op. cit., p. 37.
72 Libro de gobierno de esta parroquia de Amozoc, del mes de mayo de 1889, al mes de marzo de 1911, APSMAAP,
Serie Gobierno, caja 62, fol. 1r.
7 jdem.
04 Cfi-. Rubial, El cristianismo..., p. 28-29; Alvarez Icaza, “Las cofradias en los pueblos...”, p. 271.
5 Libro de gobierno de esta parroquia de Amozoc, del mes de mayo de 1889..., fol. 1r.
%

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

149



Asimismo, el altar de la Purisima Concepcion perdi6 su corona y la aureola con estrellas, ambas
de plata sobredorada, asi como la media luna de plata blanca.’”®

Los ladrones, que entraron por la torre y descendieron por el coro mediante cuerdas, no
profanaron el altar del patriarca San José€, que conservo su corona de plata y su vara.””” El nicho
de la Virgen de los Dolores tampoco sufrid pérdidas; aunque carecia de alguna seguridad, como
un cerrojo, la imagen mantuvo el resplandor de plata y dos aretes de oro. El altar mayor, donde
se ubicaba la imagen de Santa Maria de la Asuncion, patrona del pueblo, “quisieron llevarse
la aureola, pero no pudieron quitarla y solo [la] torcieron”.”® La mafiana del 26 de enero, la
poblacién se encontraba profundamente consternada, por lo que se celebré una misa rogativa
con letania.

Por otro lado, los temblores que asolaron a México durante todo el siglo XIX repercutieron
gravemente en los edificios religiosos del estado de Puebla y, por ende, en la parroquia de la
Asuncion de la villa de Amozoc.” El terremoto del 3 de octubre de 1864 y el del 17 de mayo de
1879 causaron dafios considerables en el territorio poblano; incluso el del 24 de enero de 1899,
con una magnitud de 7.9, afectd a varias iglesias,”'’ entre ellas el templo parroquial de Amozoc.
Distintas fuentes de principios del siglo XX muestran el impacto que tuvieron estos temblores
en la estructura de los altares e imagenes de la parroquia de Santa Maria de la Asuncion; por
ejemplo, se registrd la fractura de una estatua de yeso y dafios en el ciprés.”!! Es posible que
también haya resultado afectada la imagen de la santa patrona del siglo XVI.

El robo de las piezas que ornamentaban a las imagenes devocionales y los temblores

7% Ibidem, fol. 1v.

7 fdem.

8 Libro de gobierno de esta parroquia de Amozoc, del mes de mayo de 1889..., fol. 1v.

7% Tras los resabios de la guerra civil entre liberales y conservadores, el Congreso del estado de Puebla por el
presidente interino Francisco Ibarra Ramos elevo al rango de villa a los pueblos de Tecali y Amozoc el 30 de
septiembre de 1861; el primero ahora bajo el nombre de Tecali de Herrera por el coronel Ambrosio Herrera, y el
segundo como Amozoc de Mota por el secretario de la Jefatura Politica del Distrito de Tecali, don José Mariano
Mota. Estos individuos liberales defendieron la plaza de Tecali junto con 40 individuos, “invasion que sufrio esta
poblacion el veinte y cinco de agosto de 1861 en defensa de la libertad”, frente a 1200 reaccionarios (otros indican
que s6lo eran 600), y, al tomar a estos dos como prisioneros, fueron fusilados. Lista de particulares que sufrieron ser
robados y prisioneros, Tecali, 1861, AHMTHP, Seccion Justicia, Serie Civil, caja 641, s/f. Cfr. Decreto expedido
el 13 de septiembre de 1861 por el Congreso del Estado, Puebla, 30 de septiembre de 1861, CEHM, No. 16,
271, Coleccion jLo Mas Nuevo!, Clasificacion DEWEY: 1861, Pue. http://visor.cehm.org.mx/assets/docx/biblios/
libros/33446/htmlSforpe.html?page=null&bbv=0&pcode=; Vicente Riva Palacio, México a través de los siglos.
Tomo quinto, La Reforma, por José Maria Vigil, México-Barcelona: Ballesca y Compaiiia, Editores, 1882 p. 483;
Moreno, op. cit., p. 23; Apango, op. cit., p. 191. Agradezco a Jests Salvador Romero Aldama por proporcionarme
el documento del archivo municipal de Tecali.

710 Cfr. Luz Maria Silva Ortiz, Crénica de seis siglos de sismos en México: lecciones aprendidas y perspectivas,
México: AMIS, 2019, pp. 189-191.

"' Libro de gobierno de esta parroquia de Amozoc, del mes de enero de 1822..., s/f.

AT AT AL AL AL KL AL AL T LA @@%@- DD DD
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

150



constituyeron un parteaguas para que el parroco de Amozoc, don Francisco J. Hernadndez,
encargara una nueva imagen de madera de la Virgen de la Asuncion en diciembre de 1900.7"2
La obra fue elaborada en el taller del artifice Guillermo Gaudenzi, ubicado en Roma, Italia,
por un total de 500 liras, y concluy¢ al afio siguiente. En su carta dirigida al cura Francisco el
12 de febrero de 1901, el propio Gaudenzi asegurd que la imagen de Nuestra Sefiora asunta al
cielo, “siendo [...] verdaderamente artistica, varios artistas y prelados la han visto y todos han
expreso loro satisfacciones”.”"?

El parroco de Amozoc, por medio del “reverendo don Flores”, su comisionado, pagd
20 liras adicionales por el cajon y el embalaje en el que venia protegida la futura santa patrona.
Asimismo, el costo del envio —que incluia los gastos del transporte ferroviario y maritimo, asi
como los respectivos sellos, seguro y documentacion— ascendid a 163.55 liras, equivalentes a
66.21 pesos mexicanos.”'* E1 10 de junio de 1901 desembarcoé en el puerto de Veracruz el vapor
espafiol Catalina, que transportaba, en calidad de bulto, una estatua remitida al sefior Baldomero
Linage de la hacienda de Guadalupe, Amozoc. Se pagaron 172 pesos por el flete (66.21 pesos),
timbres, derechos de la Aduana maritima, conduccion a la estacion y otros cargos, por medio de
dos giros postales fechados el 17 de junio.”"

El 20 de julio de 1901 se descargd de un vagon del Ferrocarril Interoceanico,’'® en la
estacion de Amozoc, “una caja con un santo”, trasladando la imagen proveniente de Roma al
templo parroquial. Posteriormente, el 4 de julio de 1901, el parroco enviaba una carta al vicario
capitular:

Pongo en el superior conocimiento de vuestra sefioria que llego sin novedad la imagen
de la Santisima Virgen en su gloriosa Asuncion, que mandé hacer en uno de los buenos
talleres de Roma, y que estd muy hermosa y artistica, es una obra de grande mérito como
lo dicen las personas entendidas que la han visto. Toda la poblacién estd muy contenta
con excepcion de las personas que desean el atraco y que habian tenido dividida la
poblacion.

Suplico a vuestra seforia se digne darme su superior permiso y autorizaciéon para
colocarla en el lugar que comprende a la santa patrona de esta poblacion, en lugar de la

estatua deforme y defectuosa que ha existido.”’

2 Expediente relativo a la nueva imagen de la santa patrona, Amozoc, 1901, APSMAAP, Serie Correspondencia,
caja 59, s/f.

713 Ibidem, s/f.

714 Ibidem, s/f.

715 Ibidem, s/f.

716 Ver. Gloria Tirado Villegas, De la diligencia al motor de gasolina. El transporte en Puebla: siglo XIX y principios
del XX, México: EyC, 2010, pp. 42-44.

7 Expediente relativo..., s/f.

A BD DB EDED B EDEDE AL A LA
COVIVP VPP VPPV PVPVI VP ¥

151

6060 02 6D
CEVP VIO

%



El descontento social que provoco la llegada de la nueva imagen, con el propoésito de sustituir
a la santa patrona, derivo en el rechazo de la feligresia amozoquense. Por herencia cultural,
la poblacidon reaccionaba ante las disposiciones del parroco, posiblemente influida por los
mayordomos y las personas mayores. La justificacion del cura se centraba en el deterioro de la
imagen de la santa patrona original; aunque databa del siglo X VI, las exigencias del presbitero
respecto al decoro de las imagenes sacras y el ornato de la parroquia eran muy altas.”'® La
“estatua deforme y defectuosa” representaba la historia devocional del pueblo de Amozoc, sin
distincion de raza o clase social; era un simbolo de cohesion comunitaria, un aspecto que el
presbitero Hernandez no comprendia.

El cura busco legitimar su decision mediante una respuesta formal del vicario capitular;
mientras tanto, evitd colocar la imagen de talla en el ciprés debido a la inconformidad de los
devotos. Dos dias después del ocurso, el vicario capitular aprobo la solicitud del parroco,
otorgando su consentimiento para ubicar en el altar mayor la imagen proveniente de Roma
para su devocion y destituir del sitio principal a la imagen fundadora, que habia permanecido
alli desde la década de 1830 [Imagen 3.3].7" A partir de esta autorizacion, se organiz6 una gran
fiesta para la bendicion de la nueva santa patrona.

La crema y nata de la sociedad amozoquense, junto con otros personajes destacados, fue
invitada a apadrinar la nueva imagen el 11 de agosto de 1901. Entre los asistentes se encontraban
los licenciados Luis Fernandez de Lara, Andrés Ortega, los diputados Gabriel Soto y Jesus
Garcia, asi como Manuel Fernandez de Lara, entre otros caballeros, seforas y seforitas.”
Se comision6 a distintos feligreses para recibir a los invitados, preparar las habitaciones y el
comedor, y coordinar la distribucion de la comida (sopas, asado de ternera, asado del pastor,
guisado de pollo, mole, frijoles, fruta, dulce, café, t¢, pan y tortillas). Durante el quincenario
de la fiesta patronal se realizaron diversos juegos y actividades: carreras a pie, en costales y en
burros, luchas romanas, pifiatas, titeres, voladores, palo encebado y una funcion de acrobatas.’!

La fuerza devocional y la intranquilidad de la feligresia impidieron que la antigua santa
patrona fuera retirada por completo. Hasta febrero de 1903, segun el inventario parroquial, la

imagen fundadora permanecia arriba del ciprés [Imagen 3.4], y después estuvo brevemente

"8 Libro de gobierno de esta parroquia de Amozoc, del mes de mayo de 1889..., fol. 32v.

9 Expediente relativo..., s/f. Como se ha analizado, entre 1836 y 1840 se mando a elaborar el retablo del altar
mayor de la parroquia de Amozoc, aunque es valido aseverar la permanencia de la imagen fundadora desde
principios del siglo XVIII.

20 Expediente relativo..., s/f.

! Ibidem, s/f.

LD LD LD DO LD LD 6D L 6,
SIVICISICI VISP
152

DL ODEDCD LD
GSGIVIVII Y



bajo la custodia de la asociacion de Hijas de Maria.”” Sin embargo, la incertidumbre persistia
en el pueblo, por lo que, durante su visita pastoral, el arzobispo angelopolitano Ramon Ibarra
y Gonzalez lanz6 un ultimdtum respecto al asunto en la parroquia foranea de Amozoc. “Que
se coloque en uno de los altares vacios la imagen de la Asuncion de la Santisima Virgen que
llaman la patrona, después de renovada, mientras dispone lo conveniente la Santa Mitra”;’*
quedo asentada esta disposicion en el acta de visita del 30 de abril de 1903.

De manera definitiva, el 8 de agosto de 1903, el arzobispo declaraba que “la imagen
nueva de la Santisima Virgen ha de ser desde esta fecha y para siempre la patrona de la villa y de
la parroquia; segundo, mandamos que la imagen antigua se traslade al templo del convento™.”**
El decreto del prelado tuvo como antecedente un memorial que la poblacion envid a la
secretaria episcopal de Puebla, siendo el remitente don Miguel Valencia, quien habia apoyado
las decisiones del entonces parroco Herndndez, especialmente en la organizacion de la comida
(asado del pastor) y el juego de las carreras en burro.” El cura y vicario foraneo Francisco de
P. Ruelas y Trevifio obedeci6 la medida del mitrado y, por lo visto, continuaban las fricciones
sobre las imagenes de las dos santas patronas de la Asuncion en 1903.

El decreto sefalaba la instalacion de la antigua patrona en un altar decente, ademas
de realizar su festividad, siempre que no fuera el mismo dia de la fiesta titular (15 de agosto).
Esto muestra las disputas entre la feligresia al organizar las dos celebraciones devotas, pues la
rivalidad se basaba en quién de las dos cofradias gastaba mas, lo cual representaba el caudal
de las mayordomias: la parroquia contra el convento, como si reviviera la pugna entre cleros
de los siglos XVII y XVIII, pero ahora entre la grey.”” Cada templo tenia su propia imagen
de la Virgen Maria en su advocacion asuncionista;’”’ la primera otorgaba legitimidad por su
antigiiedad y por la devocién asociada a la fundacion del pueblo de Amozoc, y la segunda por

decreto episcopal y el respaldo de la élite local.

22 Libro de gobierno de esta parroquia de Amozoc, del mes de enero de 1822..., s/f.

2 Libro de gobierno de esta parroquia de Amozoc, del mes de mayo de 1889..., fol. 32r.

724 Libro de gobierno de esta parroquia de Amozoc, del mes de mayo de 1889..., fol. 35v; Decreto de la nueva imagen
como patrona de la villa y parroquia de Amozoc, Puebla, 8 de agosto de 1903, APSMAAP, Serie Correspondencia,
caja 59, s/f.

2 Expediente relativo..., s/f.

726 Cfy. Charla con el sefior Manuel Soledad Ordaz, 2012, Amozoc, Puebla; Charla con la sefiorita Cristina Lopez
Sanchez, 28 de mayo de 2021, Amozoc, Puebla. Ambas personas no fueron testigos de la época, ya que el sefior
Manuel Soledad nacié en 1924, mientras que en la actualidad la sefiorita Cristina alcanza casi los 90 afios. Por
tradicion oral, recuerdan que en ambas sedes tenian una imagen de la Asuncion y que los grupos encargados
entraban en disputas debido a la rivalidad que existia entre ellos, para ver quién realizaba la festividad con gran
pompa.

27 Entrevista a Concepcion Esparza Lopez por Pedro Ayala Soledad (CEL/PAS), 10 de diciembre de 2022,
Amozoc, Puebla.

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

153



Es notable la friccion entre ambos bandos por una devocion, lo que desencadend el
primero de los sucesos mas desgarradores para la historia devocional de Amozoc de principios
del siglo XX. La mafana del 12 de octubre de 1904, al abrir el templo de San Francisco, el
sacristan se percato de la ausencia de la imagen fundacional, trasladada ahi desde el 8 de agosto
de 1903. Procedi6 a buscarla minuciosamente, pero no tuvo éxito. El robo fue comunicado a la
Santa Mitra y a las autoridades del ayuntamiento de Amozoc para iniciar las averiguaciones y
esclarecer el hecho.”™

El pueblo perdia a su santa patrona: la imagen que los padres franciscanos de Tepeaca
habian entregado a los mayordomos indios del pueblo de Amozoc a mediados del siglo XVI.
A través del financiamiento y del ornato de la festividad dedicada a la imagen de la Asuncion,
los indios nobles, caciques de Amozoc, se integraban al orden novohispano. Sus antepasados
habian construido la iglesia del convento franciscano para la evangelizacion de la poblacion vy,
al mismo tiempo, para brindar un espacio digno a la imagen de Santa Maria de la Asuncion. Ese
mismo espacio que la habia recibido en 1554 tras su entronizacion fue donde la feligresia del
siglo XX descubri6 su ausencia.

La imagen que para el cura Hernandez era una “estatua deforme y defectuosa”
representaba toda una historia religiosa, politica y cultural en un lugar especifico, en este caso
el pueblo de Amozoc. Aunque la devocion mariana fue sustituida por la josefina-mondrquica en
el marco de la secularizacion de Palafox en 1641, la poblacion aceptd e impulsé nuevamente
la devocion mariana a principios del siglo XVIII. Asi se cerraba un ciclo para la devocion de
los amozoquenses, comunidad acéfala ante la pérdida; aunque la documentacion no profundiza
en este acontecimiento, es inevitable imaginar la zozobra de la comunidad ante un sacrilegio
que atentd contra su identidad. Por esta razdn, comenzaba la cuarta periodizacién de esta
investigacion, de 1904 a 1929.

Las circunstancias eran claras: el hurto de la antigua santa patrona habia sido consecuencia
de los conflictos internos entre distintos sectores de la feligresia y de la intervencion del clero,
pues el financiamiento de ambas festividades era visto como una competencia, aun cuando
se celebraban en dias diferentes. La disposicion del arzobispo, con fecha del 22 de diciembre
de 1904, fue suprimir la cofradia de la antigua imagen debido a su desaparicion; por tanto,
tampoco debian oficiarse misas en su honor y la escultura del nifio Dios debia pasar a manos
del cura encargado, Juan Comas Morera.”” En enero de 1905, nuevamente el prelado dispuso

que la plata y la ropa de la imagen fundacional se entregaran al presbitero Comas por medio de

8 Libro de gobierno de esta parroquia de Amozoc, del mes de mayo de 1889..., fol. 43v.
72 [bidem, fol. 44v.

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

154



los curas Matias y Tomas Lopez Galindo, originarios de Amozoc.”’

La piadosa asociacion del “Escapulario azul”, promovida candénicamente por el cura
parroco Francisco de P. Ruelas mediante una peticion al arzobispo en agosto de 1904, tuvo
como proposito impulsar a la feligresia de Amozoc a través de la devocion mariana. La nueva
imagen de la Asuncion, patrona de Amozoc por orden episcopal, “bajo cuyos auspicios se
consagrara para aprovechamiento espiritual de los asociados, quienes al recibir el escapulario
quedaran sujetos a los especiales reglamentos del mismo”.”*! Como toda asociacion o cofradia
de seglares, debia contar con una constitucion o reglamento para su buen funcionamiento, como
sucedi6 con la esclavonia mariana de 1841.7%

Esta laudable devocion esperaba la licencia del arzobispo poblano para erigir
canOnicamente la asociacion y, en consecuencia, contrarrestar la de la antigua santa patrona,
ademas de considerar las indicaciones que el prelado decidiera imponer.”* El 22 de agosto de
ese mismo afio, el arzobispo Ibarra erigio la asociacion del “Escapulario azul” en la parroquia
de Amozoc, indicando que debian solicitar la patente o cédula de agregacion y enviarla al
episcopado para su aprobacion.”** En este sentido, mediante superior decreto, el arzobispo
metropolitano envid una solicitud a Roma al comisario general de los clérigos teatinos de
San Andrés del Valle, pidiendo que “la asociacion sea elevada a archicofradia anexa a esa
provincia”,” seglin informo el parroco Francisco de P. Ruelas.

Por otro lado, en el marco de los festejos de la nueva santa patrona, en 1924 ocurrid

730 Libro de gobierno de esta parroquia de Amozoc, del mes de mayo de 1889..., fol. 45r; Charla con la sefiorita
Cristina Lopez Sanchez, 28 de mayo de 2021, Amozoc, Puebla.

1 Establecimiento canonico de la asociacion del Escapulario azul en la parroquia foranea de Amozoc, Amozoc,
15 de agosto de 1904, APSMAAP, Serie Correspondencia, caja 59, s/f; Libro de gobierno de esta parroquia de
Amozoc, del mes de mayo de 1889..., fol. 42r.

732 Esclavitud de Nuestra Seiora..., s/f.

33 Establecimiento candnico..., s/f; Libro de gobierno de esta parroquia de Amozoc, del mes de mayo de 1889...,
fol. 42r.

73 fdem.

35 Libro de gobierno de esta parroquia de Amozoc, del mes de mayo de 1889..., fol. 42r. Los sacerdotes de la
congregacion religiosa eran llamados “teatinos” por el gentilicio de su fundador Cayetano Thiene y Juan Pedro
Carafa (Paulo IV), en 1524, siendo aquellos clérigos regulares reformados antes del concilio tridentino. Los
clérigos regulares no estaban sujetos a alguna regla, sino que se regian con sus propias constituciones con la
posibilidad de modificarlas y adecuarlas, tenian una forma de gobierno centralizada (Santa Sede), y se oponian al
cargo de las parroquias. Cfr. Marc Venard, “El quinto concilio de Letran (1512-1517) y el concilio de Trento (1545-
1563)”, en Giuseppe Alberigo (ed.), Historia de los concilios ecuménicos, Salamanca: Ediciones Sigueme, 1993,
p. 282; Enrique Dussel, Historia General de la Iglesia en América Latina, t. I. Introduccion general, Salamanca:
CEHILA, Ediciones Sigueme, 1983, p. 367; Andrés del Castillo Sanchez, “Los misioneros teatinos en Asia durante
los siglos XVII y XVIII”, en Elisabetta Corsi (coord.), Ordenes religiosas entre América y Asia. Ideas para una
historia misionera de los espacios coloniales, México: El Colegio de México, Centro de Estudios de Asia y Africa,
2008, pp. 191-193.

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

155



otro suceso sobrecogedor que trastoco la cotidianidad de la feligresia de la villa de Amozoc y,
sobre todo, la paulatina aceptacion hacia la imagen devocional, proceso que fue interrumpido
de manera abrupta. Las practicas devocionales de todo el pueblo representaban la unidad
parroquial durante el quincenario, a través de las procesiones de los barrios (Santiago Apostol,
San Miguel, San Antonio, Santo Angel, Divino Salvador Tepalcayuca, San Miguel Cuauhtenco,
San José de los Ranchos, San José Victoria, entre otros), con misas cantadas y rosarios cada dia.
Portando estandartes, luces y flores, los barrios rendian culto a la imagen devocional de Santa
Maria de la Asuncion’¢ como signo de sumision y fidelidad a la santa patrona del pueblo, y al
mismo tiempo tejian redes y vinculos entre la feligresia para la construccion de identidades.”’

“La identidad social de los individuos se construye por medio de su participacion en los
rituales que se realizan en las fiestas, mediante los cuales las personas afirman su pertenencia a
la colectividad y logran ocupar un lugar reconocido”.”?® La fiesta patronal de Amozoc rompia
la rutina de la comunidad de alfareros, loceros, herreros, albaiiiles, campesinos y del resto de
la feligresia,” y antes del gran dia se realizaban actividades colectivas propias de las visperas
de la celebracion religiosa como parte de un legado cultural y espiritual.’* La musica era
indispensable para hacer lucir la festividad;™! por ello, sin escatimar en gastos, la tarde del 14
de agosto una banda de viento “recorrid las calles de la poblacion repartiendo los convites, y
anunciando a los Amozoquences la vispera del gran dia”.”*

Al concluir dicho recorrido, el tafier de las campanas se escuchaba desde las torres de
las capillas de los barrios y del templo parroquial, acompaifiado de los tradicionales cuetes. No
obstante, la tragedia comenz6 alrededor de las 21:10 horas™ (otras versiones afirman que fue
en la madrugada del 15 de agosto):

Estaba muy linda la parroquia, la dejaron adornada y todo, pero cuando ellos fueron a
dormir [los mayordomos] [...] todo se prendi6. Dicen que la iglesia era una parroquia

muy linda, se quemo todo, porque dicen que la Virgen de Guadalupe tenia mucho oro y

36 Cfir. Horrendo desastre en el templo parroquial de Amozoc E. de Pue., la noche del 14 de agosto de 1924, Amo-
zoc, aprox. 1924, APSMAAP, Serie Gobierno, s/f; Libro de gobierno de esta parroquia de Amozoc, tercera parte,
del mes de agosto del aiio de 1925, APSMAAP, Serie Gobierno, fol. 22v.

7 Cfir. Gomez Garcia, “Las fiscalias...”, p. 195.

78 Soledad Gonzalez Montes, “La fiesta interminable: celebraciones publicas y privadas en un pueblo campesino
del estado de México”, en Aurelio de los Reyes (coord.), Historia de la vida cotidiana en México: tomo V: vol. I:
Siglo XX. Campo y ciudad, México: El Colegio de México, FCE, 2006, p. 365.

79 Libro de gobierno de esta parroquia de Amozoc, del mes de mayo de 1911, al mes de diciembre de 1924, APS-
MAAP, Serie Gobierno, fol. 87r.

740 Cfr. Gonzalez Montes, op. cit., p. 365.

741 Ver. Felipe de Jesus Flores Dorantes y Rafael A. Ruiz Torres, “Las bandas de viento: una rica y ancestral tra-
dicion”, en Georgina Flores Mercado (coord.), Bandas de viento en México, México: INAH, 2015, pp. 200-201.
"2 Horrendo desastre..., s/f; Libro de gobierno de esta parroquia de Amozoc, tercera parte..., fol. 22v.

™ fdem.
&

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

156



plata; la Santisima Virgen de la Asuncion también estaba muy linda, pero del incendio
todo se acabd. [...] Cuando tocaron las campanas, salieron a ver las gentes, jsalian las

llamaradas de las ventanas de la lumbre que salia!’*

La narrativa de la tradicion oral destaca que el incendio fue provocado por una veladora o

ceras:”

Decia mi abuela que los famosos maitines. En esa época como no habia alumbrado
publico, hacian una especie, como de donde estan hoy las lamparas [candiles], ahi
metian unos lazos, unas cuerdas —decia ella—, como que iban amarrando las ceras.
Entonces bajaban el lazo, iban prendiendo las ceras, las subian y asi adornaban todo
como antes, el ocoxal, todo. Dicen que el incendio fue un descuido, yo creo agarro la cera
la cuerda y empezo6 a arder. Lo que me cuentan las abuelas es que ellas se despertaron
en la madrugada, y que las llamas salian por las ventanas. A esas horas como pudieron

apagaron, pero lo poco que pudieron rescatar [...]. Sobrevivieron imagenes.”*

También:

Mis abuelas me platicaban que oyeron las campanas que empezaron a tocar, y venia
gente corriendo en las calles tocando para que fueran a apagar la parroquia porque ya
se habia incendiado. [...] Platicaba mi abuelita que hacian unas como ondas de velas,
enredaban las velas en un alambre y asi quedaban las velas para iluminar la parroquia.
Entonces ponian una fila de velas y una fila de lienzo, les ponian espacios —segun ella
decia—, pero que esa vez pusieron las velas y se descuidaron porque era mucho adorno

el que habia, lo descuidaron y alcanzé algo una tela y pues esa empezd.’*

De esta manera, terminado el rezo de los maitines,’® el desastre comenzo, devastando casi por

74 Entrevista a Rosenda Torres Portillo por Pedro Ayala Soledad (RTP/PAS), 28 de diciembre de 2020, Amozoc,
Puebla.

745 Charla con la sefiorita Cristina Lopez Sanchez, 28 de mayo de 2021, Amozoc, Puebla.

746 Entrevista a Maria Guillermina Trujeque Lopez por Pedro Ayala Soledad (MGTL/PAS), 15 de diciembre de
2020, Amozoc, Puebla.

747 Entrevista a José Isauro Cortés Valencia por Pedro Ayala Soledad (JICV/PAS), 17 de septiembre de 2022,
Amozoc, Puebla.

748 Las horas canénicas eran las partes del divino oficio que la Iglesia catolica acostumbra a rezar y cantar en distintas
horas del dia, por ejemplo, los maitines, laudes, visperas, etc. Los maitines era la primera hora que antiguamente
se rezaba antes del amanecer, es decir, en la madrugada o a medianoche, acompafiado del Te Deum laudamus. Cfr.
Lourdes Turrent, La conquista musical en México, México: FCE, 1993, pp. 91-92; Antonio Ruiz Caballero, “La
chantria, del perfil ideal a la realidad: formacion, saberes y actividades de los chantres de Michoacan, 1540-1631”,

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

157



completo la riqueza que por siglos habia acumulado la parroquia. El relato del parroco Daniel
Vera y Ramirez [Imagen 3.5] detallaba la tragedia: “el fuego, que probablemente comenzd
por la cuspide del Ciprés, habia envuelto todo el altar mayor y las lenguas de fuego lamian
los cruceros; crugian [sic] las columnas de los colaterales al ser abrazados por las llamas”.”
La suntuosidad con la que estaba adornada la iglesia parroquial fue uno de los factores que
coadyuvo a la propagacion del incendio sobre los altares de madera de las devociones existentes,
entre ellas las del lado del evangelio, como la de Nuestra Sefiora de la Luz, y del lado de la
epistola, los altares de la Preciosa Sangre de Cristo, Nuestra Sefiora de Guadalupe, San José y
Nuestra Sefiora del Rosario.”

Como era costumbre, la bebida alcoholica, especialmente el pulque, era fundamental para
disfrutar del “gusto” de la fiesta desde un dia antes.”' Seglin algunos relatos de la poblacion, fue
un individuo llamado Raymundo Cortés Silvestre quien, bajo los efectos del alcohol, se percatd
del incendio del edificio parroquial; sin embargo, al principio no tomaron en cuenta sus gritos
por el estado en el que se encontraba.””? Aunque la feligresia reaccion6 con rapidez y acudio al
llamado de los mayordomos, no fue posible controlar el desastre, pese a los intentos de apagar
las llamaradas con botes de tierra, ya que no contaban con sistema de agua potable, “pero no
habia sino a mas de 80 metros de profundidad en el fondo de los pozos™.”?

“Aintervalos se oian estruendosos ruidos en el interior del templo, es que se desplomaban
los colaterales enteros ardiendo sobre el pavimento, y cada caida era un rudo golpe en el alma
de los espectadores”.” Antes de que la situacion empeorara, un par de sujetos, junto con el cura
Daniel Vera, entraron por la sacristia, atravesaron el crucero y se dirigieron al altar de Nuestra
Sefiora de la Luz, donde posiblemente las llamas atin no lo alcanzaban. Tomaron la caja fuerte
del tabernaculo y salieron. Al haber ingresado al templo, el altar mayor ya estaba consumido

por el fuego [Imagen 3.6], por lo que llevaron las sagradas formas a la casa cural, donde “el

en Leticia Pérez Puente y José Gabino Castillo Flores (coords.), Educacion y prebenda: investigaciones sobre la
formacion y las carreras del alto clero novohispano, México: UNAM, IIUE, 2019, p. 204 [Nota del autor].

% Horrendo desastre..., s/f; Libro de gobierno de esta parroquia de Amozoc, tercera parte..., fol. 23r.

730 Posiblemente las imagenes de los altares de Nuestra Sefiora de la Soledad y San Juan Nepomuceno, devociones
del siglo XVIII, hayan sido trasladadas junto con la antigua santa patrona al templo del exconvento franciscano
en 1903. Hasta finales del siglo XIX, las imagenes del Sefior de las Angustias y las devociones de los altares
anteriores se encontraban en la parroquia. Libro de gobierno de esta parroquia de Amozoc, del mes de enero de
1822..., s/f; Libro de gobierno de esta parroquia de Amozoc, del mes de mayo de 1889..., s/f.

31 Cfr. Gonzalez Montes, op. cit., p. 11.

752 Entrevista JICV/PAS; Charla con el sefior Manuel Soledad Ordaz, 2012, Amozoc, Puebla; Charla con la sefiorita
Cristina Lopez Sanchez, 28 de mayo de 2021, Amozoc, Puebla.

33 Horrendo desastre..., s/f; Libro de gobierno de esta parroquia de Amozoc, tercera parte..., fol. 23r.

54 fdem.
&

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

158



padre se desmayo, se desvanecio del susto de todo lo que estaba pasando”.”>

En medio del incendio, don Raymundo Cortés entr6 al templo y logré retirar la imagen
de la Virgen del Carmen, dejandola en la glorieta (explanada de la plaza principal), mientras
las mujeres apagaban el fuego de su manto. Regres6 por la imagen del Sagrado Corazon de
Jesus, ubicada en el colateral del lado del evangelio, pero sin éxito; sali6 de la iglesia “a gatas”
debido al humo.”* El resto de las imagenes, pinturas, altares, nichos, frontales, manteles, etc.,
fueron consumidos por las llamas, entre ellas los cuatro doctores de la Iglesia (san Agustin, san
Ambrosio, san Buenaventura y san Jerénimo), dos angeles adoradores, las imagenes de talla de
San Pedro, San Pablo y la Virgen del Rosario, ademas de los retablos dorados y el pulpito de
madera.”’

Asimismo, se perdieron en el incendio el Cristo de la Preciosa Sangre y el altar de
Nuestra Sefiora de la Luz, ambos ubicados en los extremos del crucero. No obstante, las llamas
no alcanzaron las capillas de Padre Jesus y Nuestra Senora de los Dolores, la primera construida
en el siglo XVIII y la segunda a partir de la década de 1880.7°* El retablo de Padre Jesus y sus
imagenes anexas fueron resguardados por la profundidad de la capilla, ardiendo Gnicamente
el porton de madera de la entrada; lo mismo ocurri6 con la capilla de la Dolorosa, que pese a
contar con una verja de hierro fechada en 1889 —elaborada después del robo de ese mismo
afio—, no fue tomada por el fuego.”™

El llanto y el desconcierto de la feligresia ante tal suceso fue impactante, pues la tristeza
invadia a toda la villa de Amozoc desde el mas pequeiio y curioso hasta las personas de respeto.
La madrugada y el resto del dia del 15 de agosto “era muy triste porque era la fiesta patronal
y la parroquia estaba humeando, y ya no podian entrar porque todo se estaba cayendo. [...] El

padre Vera y la gente llorando ahi en el Santisimo —el Santisimo estaba en el curato—".7%

755 Entrevista JICV/PAS.

756 Entrevista JICV/PAS; Entrevista CEL/PAS; Entrevista MGTL/PAS; Entrevista RTP/PAS.

7 Libro de gobierno de esta parroquia de Amozoc, del mes de enero de 1822..., s/f; Horrendo desastre..., s/f;
Libro de gobierno de esta parroquia de Amozoc, tercera parte..., fol. 23v.

3% La tercera etapa constructiva del conjunto arquitectonico parroquial de Amozoc inicia con la edificacion de
la capilla anexa destinada a la devocion de Nuestra Sefiora de los Dolores, colocando la primera piedra el Pbro.
José Domingo Torija (1883-1897) el 21 de noviembre de 1886. La capilla tuvo como finalidad “le den culto y
practiquen en ella sus ejercicios propios conforme al reglamento” la congregacion del Venerable Tercera Orden de
Servitas de Amozoc, bajo la devocion mariana en su advocacion de la Dolorosa. Por o6rdenes de la Sagrada Mitra
de la arquidiocesis de Puebla, la construccion de la capilla servita fue bendecida por el cura parroco y vicario
foraneo Felipe de J. Ledn el 16 de septiembre de 1906. Documentos originales de la licencia en forma para la
fabrica de la capilla de la Santisima Virgen Maria de los Dolores de esta parroquia, Amozoc, 1886-1906, s/f.
Agradezco al sefior Jos¢ Isauro Cortés Valencia por haberme proporcionado los documentos.

79 Libro de gobierno de esta parroquia de Amozoc, del mes de enero de 1822..., s/f; Entrevista JICV/PAS.

760 Entrevista JICV/PAS.

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

159



De este modo, el culto divino y los actos de desagravio fueron realizados en el templo de San
Francisco, que funcioné como sede parroquial hasta la reconstruccion o al menos la habilitacion
del espacio para los servicios religiosos con autorizacion de la sagrada mitra.”!

El cura de la parroquia foranea de Amozoc elabor6 un relato sobre la tragedia del 14
de agosto de 1924 [Imagen 3.7], y posiblemente esta narrativa llegd a manos del arzobispo de
Puebla, don Pedro Veray Zuria. El 18 de septiembre de 1924, el prelado angelopolitano concedid
una serie de indulgencias a las personas que dieran alguna limosna para la reconstruccion de
la parroquia, asi como a quienes colaboraran con mano de obra por medio de faenas, donando
materia prima o recolectando dichas limosnas. Ademas, la feligresia podia ganar 100 dias de
indulgencias por cada vez que rezara una oracion establecida para la reedificacion del templo
[Imagen 3.8].7%

No obstante, la tragedia habia causado severos dafios en la estructura del templo, lo
cual prolong¢ el proceso de reedificacion por la falta de limosnas. Durante su visita pastoral,
a partir del 17 de agosto de 1925,7% el prelado se percatd del deterioro y del avance de los
trabajos, ya que siendo la sede principal debia quedar lista lo mas pronto posible. Por tal razon,
el prelado autorizd al cura de Amozoc, don Daniel Vera y Ramirez, a colectar limosnas en
todas las parroquias de la arquididcesis poblana, “a fin de proseguir la reconstruccion del
templo parroquial”,”® incluyendo las de Atlixco, Cholula, Huamantla, Iziicar de Matamoros,
Nopalucan, Tlaxco y Santa Ana Chiautempan, entre otras.”®

Una vez mas la feligresia de Amozoc se encontraba en la orfandad, pues apenas
empezaba a recuperarse de la pérdida de la imagen fundadora de 1904 cuando nuevamente
perdid a su santa patrona en cuestion de horas. Este sentimiento de dolor y zozobra penetr6
profundamente en la poblacidn, y por tratarse de las visperas de la fiesta patronal “quedara
grabada profundamente con negros caracteres en el corazon de los Amozoquences sin que

el tiempo sea capaz de borrar su recuerdo durante muchas generaciones”.’*® La solidaridad

61 Libro de gobierno de esta parroquia de Amozoc, tercera parte, fol. 1r; Entrevista JICV/PAS; Entrevista PSR/
PAS.
72 Concesion de indulgencias por el arzobispo de Puebla Pedro Vera y Zuria, S.1., 18 de septiembre de 1924,
APSMAAP, Serie Gobierno, s/f.
76 Carta del arzobispo de Puebla al clero y feligresia de Santa Maria de la Asuncion Amozoc, para la santa visita
pastoral, San Martin Texmelucan, 17 de julio de 1925, APSMAAP, Serie Gobierno, s/f.
7% Autorizacion del arzobispo de Puebla al cura y vicario foraneo de Santa Maria Amozoc, para colectar limosnas
en las parroquias, Amozoc, 18 de agosto de 1925, APSMAAP, Serie Gobierno, s/f.
765 Ver. Album que el Ilmo. y Rmo. Sr. Arzobispo Dr. y Maestro D. Ramén Ibarra y Gonzdlez y el clero secular
y regular de la Arquidiécesis de Puebla de los Angeles (México) dedican a S. S. Pio X, México: 1913, p. 14.
Agradezco a la sefiorita Cristina Lopez Sanchez por proporcionarme este libro.
7% Horrendo desastre..., s/f; Libro de gobierno de esta parroquia de Amozoc, tercera parte..., fol. 24r.

%

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

160



entre pueblos inmediatos se reflejo en las limosnas, pero también en la correspondencia donde
expresaban el pésame por la catastrofe parroquial, como ocurrié con la comunidad de Acajete
el 16 de agosto de 1924.7%7

lILIl De la adquisicion de la santa patrona a la clandestinidad de culto: la
religiosidad en Amozoc durante la Guerra Cristera

A casi cuatro meses del incendio, la poblacién de Amozoc continuaba en un estado de
orfandad, dado que la imagen de la Virgen Maria en su advocacion asuncionista no habia sido
repuesta desde aquella terrible noche de agosto. De acuerdo con la tradicion oral y la escasa
documentacion, se organizaron juntas en el curato donde participaron algunas personas con
cierta capacidad econdmica, junto con el cura, para tratar el tema de la imagen titular. El sefior
Juan Cortés Jiménez [Imagen 3.9], tablajero, determind solventar el costo de la nueva santa

patrona, mas no el del traslado ni los viaticos de quien fuera por ella:"®

Conste por el presente documento que estoy obligado a entregar al Sefior Cura Parroco
de esta Villa y al que le sucediere en su caso, el importe de la escultura de ‘Nuestra
Sefiora de la Asuncion’, Patrona de esta Villa, seglin retrato o imagen que escoja el
pueblo por conducto de la Junta Directiva encargada de los trabajos de la reposicion
de la Parroquia, y sea cual fuere el precio de dicha escultura. La entrega del dinero la
haré luego que se me comunique por dicho Parroco que se ha arreglado la compra de la
escultura o convenido el precio con el Artista que se encargue de hacer dicha escultura.
[...] Amozoc, Pue., 3 de diciembre de 1924.

Juan Cortés Jiménez [rabrica].

Testigo. Tiburcio Valencia [rabrica].

Testigo. Fidencio Sanchez [rubrica].”®

Es posible que se utilizara parte de la limosna recaudada para cubrir los gastos del viaje del
parroco Daniel Vera y Ramirez a Roma,’”” quiza por sugerencia del arzobispo, ademas de existir

7 Carta de la parroquia de Santa Maria Asuncion Acajete a los catdlicos de la parroquia de Santa Maria
Asuncion, Amozoc, Acajete, 16 de agosto de 1924, APSMAAP, Serie Gobierno, s/f.

%8 Entrevista a José Maximino Rodolfo Cortés Zamora por Pedro Ayala Soledad (JMCZ/PAS), 11 de septiembre
de 2021, Amozoc, Puebla; Entrevista JICV/PAS; Entrevista MGTL/PAS.

7% Compromiso de pago del importe de la escultura de Nuestra Seiiora de la Asuncion por Juan Cortés Jiménez
en Amozoc, Amozoc, 3 de diciembre de 1924, APSMAAP, Serie Gobierno, s/f.

0 Acta In Memoriam, Amozoc, 15 de agosto de 1929, APSMAAP, Serie Gobierno, s/f; Entrevista CEL/PAS;
Entrevista MGTL/PAS.

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

161



un antecedente con la pieza proveniente del taller del artifice Guillermo Gaudenzi. Durante su
permanencia en Roma, el cura no tuvo éxito en adquirir la imagen de la Asuncion de la Virgen,
quiza por la premura con que la necesitaba. La urgencia del sacerdote reflejaba sus intenciones,
las de la junta directiva y las de la poblacion en general: que la imagen de la santa patrona fuera
colocada en el ciprés del convento —sede parroquial provisional— antes de la visita pastoral
del arzobispo de Puebla, el 17 de agosto de 1925.7"!

El presbitero se dirigio posteriormente a Espafia en busca de una estatua que cumpliera
con las expectativas tanto propias como del comité. De acuerdo con la inscripcion en la base
de la imagen de talla, ésta fue elaborada en el taller de Alfredo Castellanas, ubicado en la calle
Balmes, en Barcelona, Espana, con un precio de 2,265.87 pesos, cubierto en su totalidad por
don Juan Cortés, aunque el parroco le prestd 500 pesos para completar una letra, deuda que se
saldo hasta 1928.77? El presbitero Vera realizo el pago correspondiente y regres6 a México con
o sin la futura patrona.””

La nueva imagen de la Asuncion, donada por Juan Cortés, se elabord mediante taceles
que, antes de disefiar la figura, fueron empalmados a partir de pedazos de madera burda con
caracteristicas similares. Las partes de la efigie se unieron con tarugos —taquetes del mismo
material organico—, de modo que la estructura se estrechd, dando la apariencia de una sola
pieza. Otros elementos, como el cortejo celeste, fueron ensamblados al final. La imagen se tallo
en madera semitropical de un arbol maderable cuya cualidad era ser dura y pesada, resistente al
dano de ciertos insectos, como las polillas.””

La imagen mariana arribo a tierras mexicanas en una embarcacion proveniente de
Barcelona con destino al puerto de Veracruz. En cuanto se tuvo noticia de su llegada, se comunico

a algunas personas de Amozoc.”” El sefior Juan Cortés, su esposa dofia Jacinta Herrera y don

" Cfr. Pedro Vera y Zuria, Cartas a mis seminaristas en la primera visita pastoral de la arquidiocesis, t. 11,
Puebla: Escuela Linotipografica Salesiana, p. 76. Aunque la documentacion no esclarece el viaje del parroco Vera,
quizas se haya trasladado a Roma a finales de 1924, ya que, a partir de esa fecha, el presbitero dejo de registrar la
lista de curas de los ultimos afios, amén del arribo del recién ordenado sacerdote Arcadio Muiioz para fungir como
vicario cooperador de la parroquia de Amozoc, el 7 de diciembre de 1924. El envio del nuevo vicario se debi6 a la
ausencia del cura parroco, pues el ultimo cura auxiliar fue el Pbro. Juan Garcia que colabord en la administracion
parroquial hasta el 8 de junio de 1923. Asimismo, la ausencia de la ribrica del padre Vera y Ramirez, durante el
compromiso del pago de parte de don Juan Cortés, sugiere que su desplazamiento a Europa habia comenzado, por
lo que el sefior Cortés s6lo esperaba que el ministro de culto se comunicara para saber el costo de la imagen y asi
hacer un giro. Libro de gobierno de esta parroquia de Amozoc, del mes de mayo de 1911..., fol. 90r; Compromiso
de pago..., s/f.

2 Recibo del pdarroco de Amozoc al sefior Juan Cortés por la letra de 500 pesos, Amozoc, 01 de agosto de 1928.
Agradezco al sefior Jos¢é Maximino Rodolfo Cortés Zamora el haberme proporcionado dicho recibo, al igual que
a don José Isauro Cortés Valencia.

773 Entrevista JICV/PAS; Entrevista CEL/PAS; Entrevista MGTL/PAS; Entrevista RTP/PAS; Entrevista IMRCZ/
PAS.

71 Agradezco al arquitecto Gonzalo Fernandez por sus comentarios sobre la imagen patronal.

775 Entrevista JICV/PAS; Entrevista CEL/PAS; Entrevista MGTL/PAS; Entrevista RTP/PAS; Entrevista JMRCZ/

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

162



José Maria Bolafios fueron a recoger la imagen, que viajaba empaquetada con vigas de madera
en uno de los vagones del ferrocarril Interoceanico.”’® “En la estacion del tren adornaron con
flores, papel de China, banderas y todo para recibir a la patrona, venia encajonada, en una caja
de madera [...]. Ya estaba la banda de musica y todo para recibirla [...] y la trasladaron a la
parroquia”.””’

Otras versiones indican que, al llegar el tren a la villa de Amozoc, se descargé la caja
donde venia empaquetada la imagen titular y se coloco en la bodega de la estacion ferrocarrilera
[Imagen 3.10] por algunos dias, mientras el pueblo se organizaba y se ensamblaban ciertas
partes de la pieza.”” Cuando trasladaron la imagen de la estacion al curato, “adornaron la calle
[...], pusieron jarritos y enramadas, de lo que habia mds antes. La pusieron en una ventana del
curato para que toda la gente pasara a conocerla, y, ya cuando estuvo su lugar en condiciones, la
pasaron a laiglesia”.””” Con cantos y flores, la devocion de la feligresia de Amozoc se desbordo al
recibir a su nueva santa patrona, esta vez con un jubilo que apaciguaba la conmocién provocada
por el incendio de 1924.

Los trabajos en la parroquia continuaban, por lo que la casa cural fue la mejor opcion
para custodiar la imagen, siempre a la vista de la poblacion curiosa. Cualquiera que haya sido el
lugar de recepcion —Ila iglesia de San Francisco o el curato—,” la imagen ya se encontraba en
el templo parroquial para la segunda mitad de 1926. Asi lo demuestra la invitacion del parroco
de Amozoc y de la junta directiva al arzobispo de Puebla a apadrinar el acto de la solemne
bendicion de la escultura de Nuestra Sefiora de la Asuncion en la fiesta patronal del 15 de
agosto.”' Sin embargo, el inicio de la Guerra Cristera y la suspension de culto interrumpieron
la ceremonia.

La Guerra Cristera (1926-1929) fue un conflicto politico-social armado, surgido a
partir del enfrentamiento entre el Estado posrevolucionario y la jerarquia de la Iglesia catdlica.
Ambas instituciones atravesaron tensiones derivadas de la imposicion de la Carta Magna de

1917.7 Las clausulas de la Constitucion serian aplicadas con mayor severidad por Plutarco

PAS.

776 El Sol de Puebla, 15 de agosto de 1997, HESP; Entrevista JMRCZ/PAS.

777 Entrevista JICV/PAS.

778 Entrevista CEL/PAS; Entrevista RTP/PAS.

77 Entrevista CEL/PAS.

780 La tnica referencia que se logro encontrar fue la de la visita pastoral del arzobispo de Puebla, el 17 de agosto
de 1925, ya que la imagen de Santa Maria de la Asuncion se encontraba en el ciprés del exconvento franciscano de
Amozoc. Ver. Vera y Zuria, op. cit., p. 76.

B Invitacion al sefior arzobispo, doctor don Pedro Vera y Zuria, por el pdrroco de Amozoc y la comision
organizadora, Puebla, agosto de 1929, APSMAAP, Serie Gobierno, s/f.

82 Cfy. Javier Garciadiego Dantan, “La Revolucion”, en Pablo Escalante Gonzalbo, et al., Nueva historia mini-

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

163



Elias Calles como titular del poder ejecutivo (1924-1928). Si bien existieron roces entre grupos
catolicos y los gobiernos de Venustiano Carranza y Alvaro Obregon, las actividades religiosas
fueron toleradas en cierta medida durante esos dos periodos.” El 7 de enero de 1926, ya en la
presidencia, Calles recibid facultades extraordinarias por parte del Congreso para reformar el
Codigo Penal de la Federacion en materia religiosa.”™!

Tras algunos sefialamientos y corroboraciones del arzobispo de México, José Mora y
del Rio, acerca de su postura frente a las medidas de la Carta Magna en una entrevista realizada
en febrero, el «Jefe Maximo» exigio la aplicacion inmediata de las normas constitucionales.”
El presidente envi6 un telegrama el 11 de febrero de 1926 a los gobernadores de las entidades
federativas para la reglamentacion del articulo 130°, pues, aunque en 1925 el gobierno federal
habia ordenado aplicar la Constituciéon en los estados, no todas las entidades acataron la
instruccion.”™ Para el 13 de febrero se decidié aplicar con rigor los articulos 3° y 27° para
la clausura de escuelas catolicas y conventos; dos dias después se ordend la expulsion de
sacerdotes extranjeros.’®’

El 16 de febrero, el gobernador de Puebla, Claudio N. Tirado, dispuso la reduccion
del niimero de sacerdotes de 330 a 273 e impuso un plazo de 48 horas para aplicar la ley
en colegios y conventos.”®® El gobierno federal continu6 presionando para que los estados
expidieran leyes encaminadas a disminuir el nimero de ministros de culto; para el 14 de abril,
en el estado de Puebla se implementd el articulo 130° designando un sacerdote por cada cuatro
mil habitantes.”® Al gobierno del profesor Tirado puede atribuirsele una “hostilidad” tenue
hacia la institucion eclesiastica, buscando evitar una insurreccion en un estado profundamente
catdlico. A ello contribuyd la carta del arzobispo Vera y Zuria dirigida al Congreso para frenar

dicha reglamentacion.”™

ma..., p. 260.

8 Cfr. Ceballos, “La Iglesia catolica...”, p. 208.

84 Cfr. Jean Meyer, La Cristiada: el conflicto entre la iglesia y el estado 1926-1929, vol. 2, trad. Aurelio Garzon
del Camino, undécima reimpresion, México: Siglo XXI, 2013, p. 240; Juan Gonzalez Morfin, La Guerra de los
Cristeros. Hitos y mitos, México: Panorama, 2017, pp. 23-24.

8 Cfr. Gonzalez Morfin, La Guerra de los Cristeros..., pp. 24-26.

86 Cfr. Meyer, La Cristiada: el conflicto..., p. 240.

87 Cfr. Meyer, La Cristiada: el conflicto..., pp. 242-243; Gonzalez Morfin, La Guerra de los Cristeros..., pp. 24-26.
88 Cfr. Meyer, La Cristiada: el conflicto..., p. 243.

8 Cfr. José Luis Sanchez Gavi, “Los gobiernos de la Revolucion y la Iglesia en Puebla, 1926-1940”, en Alicia
Tecuanhuey Sandoval (coord.), Clérigos, politicos y politica. Las relaciones Iglesia y Estado en Puebla, siglos
XIX y XX, México: ICSyH, BUAP, 2002, pp. 151-152; Gonzalez Morfin, La Guerra de los Cristeros..., p. 27 [Nota
del autor].

70 Cfir. David G. LaFrance, La Revolucion Mexicana en el estado de Puebla 1910-1935, México: EyC, 2010, p.
69; Sanchez Gavi, op. cit., p. 151.

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

164



El 2 de julio de 1926 se publico en el Diario Oficial de la Federacion la Ley que reforma
el Codigo Penal para el distrito y territorios federales, sobre delitos del fuero comun, y para
toda la Republica sobre delitos contra la Federacion, en materia de culto religioso y disciplina
externa.”' Con 33 articulos, la Ley Calles tenia el proposito de castigar penalmente a quienes
la infringieran; asi, los Unicos que podian violentarla eran los ministros de culto, las 6rdenes
religiosas, la feligresia y las autoridades. Ademas, los sacerdotes estaban obligados a registrarse
ante los ayuntamientos para obtener el derecho de ejercer su ministerio, conforme al articulo
190.792

Ante tales disposiciones y en desacuerdo con ellas, el 24 de julio “el Comité Episcopal
decidio [...] la publicacion de la pastoral colectiva anunciando la suspension de cultos en cuanto
el decreto Calles entrara en vigor, el 31 de julio”.”®® Para los jerarcas catolicos, esta medida era
la Ginica respuesta posible ante la “opresion antirreligiosa”. Ordenaron que los templos fueran
entregados a las comisiones de vecinos, mientras que la Secretaria de Gobernacidn autorizé a
las autoridades municipales a vigilar los edificios religiosos.”* Mientras los obispos mexicanos
respondian mediante la huelga del culto publico, el Estado también impidi6 el culto privado.”

“Previo a la suspension cientos de personas acudieron a las iglesias para que sus hijos
recibieran los sacramentos. Se celebraron primeras comuniones al vapor, en las que los infantes
recibieron la eucaristia sin haber memorizado el catecismo a conciencia”.”® La suspension
del culto publico y la prohibicion del culto privado generaron una amplia movilizacion social
entre la feligresia, tanto en ciudades como en pueblos y villas. Los servicios religiosos en el
exconvento franciscano de Amozoc, en la iglesia parroquial de Santa Maria de la Asuncion y
en los templos de los barrios se interrumpieron durante tres afios, aunque la religiosidad de los
creyentes se mantuvo firme pese a las circunstancias que atravesaba el pais.

Dentro de su labor evangelizadora, el padre Daniel Vera y Ramirez predicaba a la

1 Ver. Diario Oficial de la Federacion, 2 de julio de 1926, t. XXXVII, num. 2, p. 1. http://www.dof.gob.mx/
nota to imagen fs.php?codnota=4490016&fecha=2/07/1926&cod_diario=190707. Mientras que en el Periodico
Oficial del Gobierno Constitucional del Estado Libre y Soberano de Puebla la ley fue publicada el viernes 23 de
julio de 1926. Ver. Periodico Oficial, 23 de julio de 1926, t. CXVII, nim. 7, p. 151, AHMTHP, Seccion Gobierno,
Serie Culto y Templos, caja 166, s/f.

2 Cfr. Jean Meyer, Historia de los cristianos en América Latina: siglos XI1X y XX, trad. Tomas Segovia, México:
Jus, 1999, p. 231.

3 Meyer, La Cristiada: el conflicto..., p. 265.

4 Cfr. Alicia Olivera Sedano, La guerra cristera. Aspectos del conflicto religioso de 1926 a 1929, México: FCE,
Céamara de Diputados, 2019, p. 102.

95 Cfr. Jean Meyer, La Cristiada: la guerra de los cristeros, vol. 1, trad. Aurelio Garzon del Camino, decimotercera
reimpresion, México: Siglo XXI, 2018, pp. XI-XII.

7% Maria del Carmen Collado Herrera, “El espejo de la élite social (1920-1940)”, en Aurelio de los Reyes (coord.),
Historia de la vida cotidiana..., p. 116.

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

165



feligresia de Amozoc perteneciente a asociaciones y mayordomias en el exconvento franciscano,
sede parroquial. Ahi abordaba diversos temas doctrinales, entre ellos las virtudes cristianas. El
25 de julio de 1926, el mismo dia de la publicacion de la Pastoral Colectiva, tratd el tema de
la perseverancia, explicando que un buen catélico debia mantenerse firme hasta la muerte,
especialmente en tiempos de persecucion.”” A una semana de la entrada en vigor de la Ley
Calles, el parroco exhortaba a no negar la fe: “si algun dia nos llegaran a llamar a los tribunales
y nos dijeran si éramos catolicos, que dijéramos que si, y que nos amenazaran con los mas
crueles dolores, que no fallaramos en nuestra fe”,”® pues —sefialaba— el martirio era preferible
a la condenacion.

En aquel verano de 1926, dado que en Puebla no se perseguia activamente a los
sacerdotes,’” el cura Vera y Ramirez no abandono su parroquia. Sin embargo, dejo de ejercer
publicamente en los templos de Amozoc y traslad6 su ministerio a las casas de su grey:

Dice mi mama que el dia domingo celebraban en las casas coloradas, y eso iban
personas, pero muy..., pasaban y abierta la puerta pues nomas se metian porque si
estaba el pueblo, ahora si que temeroso [...]. Era de que, en la esquina, dicen que tenian
donde ver quienes iban y ya sabian, daban la contrasefa, pasaban y ya estaba abierta
la puerta para que entraran. [...] Varias personas asi era como iban a misa, y para salir

también era lo mismo, o sea que tenian que cuidarse para salir de alla.3®

Asimismo:
Se llamaba el padre Vera. Pero después como los perseguian se vinieron aqui a las casas
coloradas, ahi estuvieron, ahi se escondian para que no los fueran a matar porque los
perseguian. Ahi bautizaban, hacian matrimonios, hacian misa, pero a escondidas. [...]
Ya sabian las personas como entraban para que pudiera celebrar el padre; les avisaban a
tales horas va a haber misa y ya venian, les abrian las puertas y ya entraban.!
Durante los tres afios que dur6 el proceso de la Cristiada, el padre Daniel permanecid entre su
comunidad, alojado en casas de particulares, sobre todo de familias acomodadas, como las de

las llamadas casas coloradas [Imagen 3.11].%> Las celebraciones religiosas se realizaban con

7 Libro de actas de la asociacion de la Cruzada Eucaristica, establecida en la feligresia de Santa Maria de la
Asuncion, Amozoc, 1924-1939, APSMAAP, Serie Asociaciones, fol. 15v.

8 fdem.

0 Cfr. Meyer, La Cristiada: la guerra..., p. 39.

800 Entrevista a Concepcion Esparza Lopez por Pedro Ayala Soledad y Jesus Salvador Romero Aldama (CEL/PAS/
JSRA), 08 de mayo de 2020, Amozoc, Puebla.

801 Entrevista RTP/PAS.

802 Las famosas casas coloradas de Amozoc, ubicadas entre las calles Francisco I. Madero y 3 Sur, fueron casonas
construidas en la época novohispana justo en el camino real que conectaba con la ciudad de la Puebla de los

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

166



extrema prudencia. Los sacerdotes —el parroco, el vicario Pbro. Juan Cesati®*” y el Pbro. Tomas
Lopez Galindo, originario del pueblo—,*** “escondidos de dia, trabajaban de noche, protegidos
por toda la poblacion”.** Los curas continuaban administrando los santos sacramentos como el
bautismo, la confesion y el matrimonio. Por ejemplo, la boda del alfarero Miguel Valencia de 26
afios y Fortunata Luna con 20 afios, en la madrugada del 1° de diciembre de 1928 en las casas
coloradas [Imagen 3.12],%¢ yendo en contra de las disposiciones gubernamentales en materia
de culto.®”’

A pesar de que en la Pastoral Colectiva los obispos habian ordenado la suspension de
culto publico, no prohibieron el culto privado con el fin de continuar ejerciendo su ministerio
de manera clandestina.’® Esto se puede explicar por medio de la religiosidad de los pueblos y
ciudades, donde el apoyo de la feligresia mantuvo bajo su cuidado a los curas. Al ser pastores
de su rebafio y estar mas contextualizados, siguieron celebrando misas semiclandestinas
y administrando los sacramentos, mientras la poblacion resistia e impulsaba las practicas
devocionales, negandose a renunciar a sus costumbres.

El cura Daniel Vera dispuso que las campanas de la parroquia —consideradas como
las “voces” de la espiritualidad de la poblacion—*" permanecieran en silencio. Aun asi, las
asociaciones continuaron velando al Santisimo Sacramento, sin tocar ningin llamamiento de
trasfondo.?” La tarde del 8 de agosto de 1926, un tiroteo atacd a mas de doscientos nifios al
salir de la instruccidon catequética en la casa cural, donde también se encontraba el parroco.
Todos huyeron de inmediato hacia sus domicilios.®'" El atentado, sin embargo, no impidié
que el presbitero asistiera a las 17:00 horas a la reunion mensual de la asociacion de la Vela
Perpetua de sefioras, en la casa de las celadoras Concepcion Ruiz y Andrea Dominguez. Entre

los acuerdos tomados, se decidi6 que las proximas juntas se realizarian en otras casas o incluso

Angeles. Se caracterizan por el revestimiento de petatillo (ladrillo rojo entrelazado) en la fachada, herreria y
almenas.

83 Libro No. 2 en el que se hayan las actas del Apostolado de la Oracion establecida canonicamente en esta
parroquia de Amozoc y comienza el dia 7 de abril de 1905, APSMAAP, Serie Asociaciones, fol. 61v.

804 Elpresbitero Tomas LopezGalindo, siendo curacoadjutor de Cuauhtinchan, regresaaAmozocal comenzarlaGuerra
Cristera,oficiandomisasenlacasafamiliarubicadaenlaesquinadelacalle3 Nortey4 Poniente. EntrevistaMGTL/PAS.
805 Meyer, La Cristiada: la guerra..., p. 41.

896 I ibro de matrimonios. Iglesia parroquial de Santa Maria, Amozoc, 1922-1932, APSMAAP, tomo 47-51, fol. 29r.
807 Cfir. Collado, op. cit., p. 117.

88 Cfir. Meyer, La Cristiada: la guerra..., p. 37.

89 Cfir. Engracia Loyo Bravo, “El México revolucionario (1910-1940)”, en Pablo Escalante Gonzalbo, et al.,
Historia minima de la vida..., p. 223.

810 1.ibro No. 2 en el que se hayan..., fol. 58v.

811 Libro de actas de la asociacion de la Vela Perpetua femenina de esta parroquia, corresponde a los arios de 1920
mes de diciembre al mes de junio de 1941, APSMAAP, Serie Asociaciones, fol. 28r

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

167



en el campo, “como los primitivos cristianos”.?'?

El episcopado mexicano exhort6 a la poblacion catolica a defender y cuidar los bienes
de la Iglesia, en especial aquellos templos donde las campanas enmudecerian, los tabernaculos
quedaron vacios y la liturgia se suspenderia.’”® Por ello afirmaban: “Dejamos las iglesias
confiadas a los fieles, no dudando de que protegeréis, con una piadosa solicitud, los santuarios
que heredasteis de vuestros abuelos, o que, a costa de grandes sacrificios, construisteis vosotros
mismos y consagrasteis al culto de Dios”.*'" En respuesta a este llamado, la feligresia de
Amozoc procuro resguardar los templos para evitar que fueran violentados por las autoridades
municipales o estatales, cumpliendo asi con lo dispuesto por el Comité Episcopal y por su
parroco.

EnAmozoc, lasiglesias no fueron cerradas gracias a laintervencion de las juntas vecinales,
integradas por diez individuos que profesaban la religion catdlica, y que quedaron a cargo de
los templos por designacion del obispo o de los sacerdotes locales. Un caso documentado es el
del barrio de San Jos¢ de los Ranchos (actual barrio de la Sagrada Familia), donde, tras la visita
del agente subalterno del Ministerio Publico el 21 de agosto de 1926, se presentaron los vecinos
que residian en las cercanias para la entrega del templo. Entre ellos estaban los mayordomos del
Cristo de la Buena Muerte, Florentino Soledad y Julio Sénchez, asi como el fiscal, Ascension
Flores.?"> Aunque la documentacion conservada es escasa y la tradicion oral elude este tema, es
probable que un proceso similar ocurriera en los demas barrios. Las juntas vecinales pudieron
haberse conformado por los mayordomos en funciones, como en Tepalcayuca, donde destacan
Delfino Sanchez e Isidro Reyes, mayordomos del Divino Salvador; Felipe Carrillo, mayordomo
de San Diego de Alcald; y Francisco y Julian Reyes, responsables del Santo Cristo de Lazaro.?'¢

La religiosidad de los devotos catdlicos se mantuvo durante el conflicto religioso a
pesar de la suspension del culto, en buena medida gracias al impulso de las mayordomias. El
barrio de San Jos¢ de los Ranchos continu¢ realizando las elecciones de mayordomos primero,
segundo y tercero de cada una de sus devociones —como el patriarca San José, el Cristo de la
Buena Muerte y la Virgen de la Asuncion— ademas de la designacion de fiscales [ Ver. Tabla I1I.

II1].%"” También destaca el barrio de San Antonio, con devociones a la Virgen de la Conquista,

812 Ibidem, fols. 28r-28v.

813 Cfir. Meyer, La Cristiada: la guerra..., p. X1.

814 William F. Montavon, Religious crisis in Mexico, Washington, 1926, pp. 23-7, citado en Meyer, La Cristiada:
el conflicto..., pp. 268-269.

815 Archivo del barrio de la Sagrada Familia, Amozoc, Pue. Agradezco a los mayordomos 2022 y al sacristan del
barrio de la Sagrada Familia por permitirme consultar su acervo documental.

816 Archivo privado.

817 Archivo del barrio de la Sagrada Familia.

LD LD LD DO LD0D 6D LI 6D LD LD LD 0D LD 0D
CPVICISIVICICOVI O VIV I VI VIV Y

168



San Antonio y el Sefor del Santuario,*® cuyos mayordomos, junto con los de los barrios de
Santiago, Santo Angel y San Miguel, formaron parte de la organizacién religiosa frente a la a
las medidas del gobierno y del alto clero.

Aunque el culto en los templos se encontraba suspendido, la organizacion de asociaciones,
cofradias y hermandades tanto de la parroquia como de los barrios permitié que las practicas
devocionales se mantuvieran. La religiosidad de la poblacion de Amozoc no solo persistio,
sino que se fortalecidé durante el periodo cristero. La ausencia del parroco en los templos no
implicé un abandono de su labor evangelizadora ni de la direccion espiritual hacia sus fieles
dentro de las corporaciones seglares, lo que propicié un mayor involucramiento por parte de
la comunidad catdlica. La expectativa del gobierno de Calles de provocar una desintegracion
interna de la Iglesia por via cismatica mediante los comités parroquiales encargados de los
edificios religiosos,*” fue finalmente desestimada por una sociedad profundamente arraigada
en sus creencias.

Desde agosto de 1926, la asociacion del Apostolado de la Oracion continud financiando
los derechos de curato de la misa mensual con cuatro pesos, celebraciones semiclandestinas
oficiadas por el parroco Daniel Vera y sus vicarios en las casas coloradas, ademas de horas
santas y rosarios en la parroquia.*?® La capacidad recaudatoria y administrativa de la asociacion
reflejaba el impulso de sus integrantes por sostenerla, pues durante los tres afios del conflicto
—al igual que antes de ¢l— siguieron cubriendo los honorarios del maestro de capilla por las
horas santas y los rosarios en el templo parroquial. Los gastos de las posadas, el jubileo, la cera
labrada y la fiesta del Corazon de Jesus en junio fueron solventados mediante limosnas de los
celadores y donaciones ocasionales. Incluso, en enero de 1929, lograron adquirir en Huamantla
una nueva imagen del Sagrado Corazén de Jesus por 500 pesos.®!

La asociacién de la Vela Perpetua femenina continudé cubriendo los gastos de los
derechos de curato cada mes, asi como el pago del cantor Pablo Lopez Rojas, el aceite para
la lampara del Santisimo y otras necesidades del templo.*” Uno de los principales problemas
que afrontaban sus integrantes era la inasistencia de algunas celadoras encargadas de cuidar la

sagrada forma en el tabernaculo, responsabilidad que, segtn el parroco, recaia directamente en

818 Libro de la cofradia de San Antonio..., s/f.

819 Cfir. Meyer, La Cristiada: el conflicto..., p. 277.

820 Libro numero 1 en que se encuentran las cuentas de cargo y data del Apostolado de la Oracion, establecido
canonicamente en esta parroquia de Santa Maria de la Asuncion Amozoc. Ao de 1898, APSMAAP, Serie
Asociaciones, caja 51, fols. 139r-150v.

821 Libro numero 1 ..., fols. 147r-148v.

822 Libro de cuentas de la asociacion de la Vela Perpetua de sefioras, Santa Maria Amozoc, julio 31 de 1923, APS-
MAAP, Serie Asociaciones, fols. 13r-17r.

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

169



los fieles. Esto no ocurria de la misma manera en todas las iglesias de la ciudad de Puebla. De
manera reservada, el padre Vera y Ramirez acudia al templo parroquial para renovar las hostias
consagradas, encontrandose con frecuencia a una sola persona en la iglesia,** situacion que lo

llevo a reprender a las celadoras el 7 de mayo de 1928:

Tomo la palabra Daniel Vera e hizo una elocuente alocucion, exhortando al mismo
tiempo que comentando la grande diferencia que hay entre todos los pueblos de la
Republica donde hace casi dos afios que no tiene sacramentos, porque no hay quien
los imparta, y nosotros tan mimados de Nuestro Seflor que tal parece no estamos en
Meéxico, y que por lo mucho que €l nos da tenemos que dar cuenta si no aprovechamos

esas gracias.®?*

Por otra parte, las autoridades municipales tenian la obligacion de cumplir con lo sefialado en la
fraccion del articulo 130° de la Constitucion y en el articulo 31° de la Ley Calles, que establecia:
“La autoridad municipal llevara un libro de registro de los templos y otro de los encargados de
ellos, y de los asientos de ambos enviara copia certificada a la Secretaria de Gobernacion”.®*
En relacion con lo anterior, “constituidas las juntas vecinales, para la administracion de los
templos, ante la ausencia del clero conforme a la ley, se procedié al registro”.®*¢ El presidente
municipal constitucional de Amozoc, Candido Tlaxcala, habilité un libro para el registro de
templos y casas curales existentes en el municipio el 2 de agosto de 1926 [Ver. Tabla II1.IV].**’

La Liga Nacional de la Defensa de la Libertad Religiosa (LNDLR), fundada en 19255
se definia como una “asociacion legal, de caracter civico, que tiene por fin conquistar la
libertad religiosa y todas las libertades [...], por los medios adecuados que las circunstancias
iran imponiendo”.®? Con el tiempo, la Liga se convirtié en la principal organizacion de
articulacion militar durante el movimiento cristero, al reunir a catolicos insurreccionados y a
diversas corporaciones afines a nivel nacional. A través de impresos, volantes y otros medios
de propaganda, busco despertar la conciencia de todas aquellas personas afectadas por la Ley

Calles y la politica gubernamental.**°

823 Libro de actas de la asociacion de la Vela Perpetua..., fol. 30r.

824 Ibidem, fol. 32r.

825 Periodico Oficial, 23 de julio de 1926, p. 154.

826 Jesus Joel Pefia Espinosa, “La catedral angelopolitana: sus autoridades y administradores durante el conflicto
religioso, 1927-1929”, en Alicia Tecuanhuey Sandoval (coord.), Clérigos, politicos y politica..., p. 129.

827 Registro de Templos. Libro No. 1. 1926, AMAMP, Seccion Registro de Templos, caja 1, s/f.

828 Meyer, La Cristiada: la guerra..., pp. 50-52.

829 Programa de la Liga Nacional Defensora de la Libertad Religiosa, 14 de marzo de 1925. Citado en Olivera,
op. cit., p. 93.

80 Cfir. Olivera, op. cit., p. 96.

LD LD LD LD OB LD 0D 6D LD 6D 4D 6D &
CPVICISIVIVI ORI VIV
170

BLOEDED
GG E Y



En diciembre de 1926, la Liga llamo a los catdlicos del pais a un levantamiento nacional
en oposicion a las disposiciones del Estado, con especial énfasis en las comunidades rurales; los
primeros movimientos armados iniciaron en enero de 1927.%! Los levantamientos de cristeros
frente a las restricciones al culto se extendieron por gran parte del territorio mexicano, desde
Durango hasta Tehuantepec.®> La defensa de la religion de un pueblo que vio trastocada su
libertad de credo fortalecid la determinacion de muchos fieles, y aunque no fue una postura
unanime, algunos miembros del Comité Episcopal justificaron el uso de las armas en defensa
de los derechos religiosos.®*

El 1° de enero de 1927 se levantaron en la Montana de Mixtepec el jefe cristero José
L. Salazar, y en la zona limitrofe entre Oaxaca y Puebla el coronel Eulogio Salazar.®** “En
enero también incursiond en territorio poblano el rebelde Victoriano Barcenas, que operaba en
el estado de Guerrero”.* En Puebla, aunque la politica estatal era menos hostil que en otras
regiones, también hubo poblacion que decidio unirse a la lucha armada en defensa de la religion
y otros intereses como el tema agrario. La agresion que se atribuia al “mal gobierno”,*¢ el
arraigo a su iglesia y la imposibilidad de vivir sin el culto, fueron algunos de los motivos que
llevaron a muchos fieles a sumarse a las guerrillas.®’

El jefe general cristero Manuel Fernandez de Lara liderd algunas de las campafias mas
significativas en la zona centro del estado de Puebla. “Esta partida operd en la meseta central
del estado sobre los valles de Puebla y Tlaxcala [...], y es seguramente el que mas problemas
y estragos causé al gobierno local, entre otras razones, por el nimero de alzados que llegd
a tener”.%® Su figura obtuvo el reconocimiento de sus propios soldados, ya fuera por haber
tomado la iniciativa del levantamiento o por la designacion expresa del grupo insurrecto.®*

También contd con el respaldo de los pueblos de la region, de autoridades municipales y de

81 Cfr. Aurora Vargas Hernandez, “Plutarco Elias Calles (1924-1928)”, en Alejandra Lajous (coord.), Manual de
Historia del México contemporaneo (1927-1940), México: UNAM, 1988, p. 224.

832 Cfy-. Luis Romo Cedano, “La inquietante originalidad de La Cristiada”, en Evelia Trejo y Alvaro Matute (eds.),
Escribir la historia en el siglo XX. Treinta lecturas, México: UNAM, 2009, p. 395.

833 Cfr. Javier Valentin Hernandez Garcia, “Mas alla de la fe... logistica de guerrilla”, en Marco Fabrizio Ramirez
Padilla (coord.), La guerra de religion en México (1926-1929), México: Palabras de Clio, 2014, p. 106.

84 Cfir. Olivera, op. cit., p. 155.

85 José Luis Sanchez Gavi, La Iglesia en Puebla y el conflicto religioso, 1926-1934, tesis de licenciatura en
Historia, México: BUAP, 1992, p. 109.

86 Cfir. Meyer, La Cristiada: la guerra..., p. X1.

87 [bidem, p. 101.

838 Sanchez Gavi, La Iglesia en Puebla..., pp. 110-111.

89 Cfr. Jean Meyer, La Cristiada: los cristeros, vol. 3, trad. Aurelio Garzon del Camino, decimotercera reimpresion,
Meéxico: Siglo XXI, 2020, p. 92.

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

171



ligueros de la ciudad de Puebla, lo que fortalecid su posicion estratégica y politica.®*

Una fraccion de la feligresia de Amozoc se incorporo a las filas cristeras que respondian
a Fernandez de Lara,*' asumiendo el control de la region ubicada en las faldas de la Malinche.®*
Aunque el articulo 16° de la Ley Calles prohibia las reuniones de caracter publico en los
templos,*” los voluntarios comenzaron por congregarse en la iglesia parroquial de Amozoc.**
Tras deliberarlo, decidieron unirse formalmente al jefe coronel cristero de la meseta central. En
un primer momento reconocieron a don Manuel Lopez Rojas [Imagen 3.13] como general de
la agrupacion cristera —tanto la originaria del pueblo de Amozoc como la de la junta auxiliar
de Chachapa— [Imagen 3.14].** Mas adelante designaron a Fileméon Gaona Valencia como
teniente coronel, quien se encarg6 de organizar los distritos de Tepeaca y Tepexi,*¢ integrandose
a la partida consolidada bajo el mando del general Fernandez de Lara.

Por instrucciones del coronel, los cristeros provenientes de distintos pueblos de Tlaxcala
y Puebla se establecieron en un cerro llamado Tzotzocola [Imagen 3.15],**" ubicado cerca de
la comunidad de Santa Cruz Alpuyeca, en el municipio de Cuauhtinchan.®® La topografia
dificultaba el acceso de las tropas federales y, sobre todo, les impedia ubicar con precision
el campamento insurrecto. Para los alzados, esta condicion era una ventaja tactica decisiva:
conocian el terreno, sus rutas, sus zonas de resguardo. Desde este punto y desde la sierra
Amozoc—Tepeaca comenzo6 la preparacion militar de los cristeros bajo la direccion de Fernandez
de Lara, pues la inexperiencia en el manejo de armas representaba un riesgo considerable frente

a cualquier enfrentamiento con las fuerzas del gobierno:

Tenian un general que era su, podemos decir, estudio, disciplina militar, y ese es el que

80 Cfir. Sanchez Gavi, La Iglesia en Puebla..., p. 111.

841 Conforme avanzo el proceso de la Guerra Cristera, los levantamientos en los pueblos fueron mas frecuentes,
y, por ende, los grupos de cristeros iban creciendo en niimero, “pasando de la partida al escuadron, del escuadron
al regimiento y del regimiento a la brigada”. Meyer, La Cristiada: los cristeros, p. 6.

842 Cfir. Sanchez Gavi, La Iglesia en Puebla..., p. 111.

83 Periodico Oficial, 23 de julio de 1926, p. 153.

844 Entrevista CEL/PAS/JSRA; Charla con la seforita Cristina Lopez Sanchez, 28 de mayo de 2021, Amozoc,
Puebla.

845 fddem.

846 Cfir. Olivera, op. cit., p. 179; Meyer, La Cristiada: los cristeros, p. 92.

847 “Tzotzocola, nombre mexicano, colectivo de Tzotzocolli, cantaro o chochocol”. Penafiel, op. cit., p. 335. La
sefiorita Maria Luisa Lopez Sanchez, hija del general Manuel Lopez Rojas, comentaba que el nombre del cerro en
nahuatl queria decir “el que tiene un chipote en la parte de atras”, aludiendo a la ubicacion del monticulo de piedras
sobre el cerro. El Universal, 27 de abril de 1992, num. 1, p. 2. Agradezco a dofia Concepcion Esparza Lopez por
proporcionarme el periddico y demas materiales.

88 Cfir. Rocio Téllez Gonzalez, “Cuautinchan”, en Puebla en la mirada de sus cronistas, t. 11, México: Consejo de
la Cronica del Estado de Puebla, Secretaria de Cultura y Turismo, El Errante Editor, 2018, p. 36.

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

172



los administraba, no creas que nada mas lo hacian al trancazo todos juntos, sino que eran
en comun grupos o pelotones que lo manejaba ¢él. [...] [Los cristeros] eran aleccionados
por el general. Primero estuvo el cimiento de los cristeros alla en Guadalajara, y de
ahi venia el que venia a ensefarles, les ensefiaba estrategias, tiro, les ensefiaban a tirar,

embestir. Me platicaba mi tio German que todas las disciplinas se las ensefiaban: pelear

con bayoneta, pelear a pufio, estrategias pues, cuerpo a cuerpo y todo eso.**’

Principalmente, las familias de los cristeros de Amozoc apoyaron el movimiento suministrando
alimentos, parque y articulos indispensables como ropa y utensilios basicos. Junto con otras
personas, sostuvieron a los combatientes que permanecian concentrados en el Tzotzocola. Se
conoce el caso de don Victoriano Nava, quien, poniéndose a las 6érdenes del general Manuel
Loépez, transportaba la comida que se recolectaba en el pueblo hacia el lugar donde se encontraban
los cristeros.® Sin embargo, al ser descubierto fue denunciado ante las autoridades municipales.
Para entonces —bien entrado ya el afio de 1927— habia en Amozoc un destacamento del
gobierno, lo cual deja ver que el Estado estaba al tanto de los movimientos de Fernandez de
Lara y de los alzados provenientes de Amozoc.

Al ser denunciado mi padre, lo agarran, lo apresan con la sentencia de que al otro
dia iba a ser colgado en uno de los arboles que habia en frente a la presidencia de
aca. [...] Afortunadamente, mi abuelo, papa de mi mama, el sefior Julio Ortiz, tenia
buenas relaciones con el presidente municipal de aca, en ese entonces era don Ocotlan
Hernandez [...]. Entonces, la noche anterior a la ejecucion, va y habla con el presidente
y le suplica: —Oco, yo no sé¢ como le vayas a hacer, pero salva la vida de mi yerno.
Entonces el presidente le contesta: —Mire don Julio, voy a hacer todo lo posible de
convencer al capitan que le respete la vida, pero no se lo aseguro.

Ya se vino mi abuelo. Al otro dia cuando iban a sacar a mi padre de la carcel para ser
ejecutado, el presidente habla con el capitan: —Capitan, quiero pedirle un gran favor.
—¢(Qué le pasa?

—NMire, el reo que se va a ajusticiar es mi sobrino, no seria posible de perdonarle la vida,
se trata de un familiar mio y me daria mucha tristeza verlo ahi colgado.

Dice: —jNo puede ser! ;Por qué no me lo habia dicho?

—Pues no. Es el momento que yo creo comentarle que se trata de un familiar.

Dice: —Bueno, nada mas porque usted me lo pide y dice que es familiar de usted le
voy a respetar la vida, pero con la condicion de que no vuelva a atreverse ir a llevarle

de comer a los cristeros.®!

849 Entrevista a Luis Flores Gaona por Pedro Ayala Soldad y Jests Salvador Romero Aldama (LFG/PAS/JSRA),
08 de mayo de 2020, Amozoc, Puebla.

850 Entrevista a Fausto Nava Ortiz por Pedro Ayala Soldad (FNO/PAS), 17 de octubre de 2020, Amozoc, Puebla.
851 Entrevista FNO/PAS. Don Ocotlan Hernandez tomo el puesto de presidente municipal de Amozoc a partir de

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

173



Este y muchos otros casos ocurrieron en Amozoc y en diversas comunidades a raiz del
levantamiento cristero y del apoyo —aunque limitado— que parte de la poblacion brind6 a los
guerrilleros. “La participacion en la Cristiada fue, sociolégicamente hablando, excepcional, ya
que no respetd nada, ni el sexo, ni la edad, ni la situacioén de familia, derribando las barreras de las
conveniencias y de la prudencia tradicionales”.*? Desde jovenes amozoquenses pertenecientes
a la Accion Catolica de la Juventud Mexicana (ACIM), sefiores de la Adoracion Nocturna
Mexicana, hasta mujeres de la asociacion de las Sefioras de la Caridad de San Vicente de Paul®>
formaron parte del grupo cristero de Amozoc o los auxiliaron durante su permanencia en el
cerro.

La participacion de mujeres y nifos fue especialmente relevante en el proceso de la
Guerra Cristera. Contribuyeron en el trasiego de armas y municiones, brindaron apoyo médico,
realizaron labores de espionaje o fungieron como vigias.?* Los cristeros contaron también con
la ayuda de pueblos vecinos, en particular con la cooperacion de infantes y la complicidad
femenina que se integré a la resistencia. Esta situacion llevd al ejéreito gubernamental a
considerar sospechoso a practicamente cualquier individuo de la region.**> Hermanas, madres
y esposas de Amozoc apoyaron con dinero y alimentos, ya fuera entregandolos directamente
o enviandolos por correo “cuando se podia porque no era tan facil, [...] ellas eran las que iban

con las cosas”. ¢
Dicen que habia personas de aca que les llevaban armamento, disfrazadas, pero eran
mujeres las que iban. [...] A los cristeros les mandaban comida, le digo, esta sefiora
Amelia Gasca, dofia Elvira esposa de don Daniel Valencia, dona Juanita, dofia Josefita
Gutiérrez, eran varias las que llevaban tortillas. Les hacian tortillas con frijoles y se las
llevaban asi, pero dicen que todo lo llevaban muy reservado. Iban juntando varitas para
que no vieran los otros [el ejército] que andaban juntando lefa, y les llevaban el parque

y armas, pero como iban disfrazadas [...] para que no les hicieran nada.®’

febrero de 1927, siendo el sefior Candido Tlaxcala su predecesor. AMAMP, 1S Gobernanza y gobernabilidad,
1S0.11 Notificaciones, caja 171, s/f; 4S Hacienda y patrimonio municipal, 4S.0.5 Egresos, caja 235, s/f.

852 Meyer, La Cristiada: los cristeros, p. 27.

853 Entrevista a José Pedro Estanislao Romero Ortiz por Pedro Ayala Soledad (JPERO/PAS), 11 de octubre de 2020,
Amozoc, Puebla; Entrevista LFG/PAS/JSRA; Entrevista CEL/PAS/JSRA; Entrevista FNO/PAS; Entrevista RTP/
PAS; Libro de actas de las senioras de la caridad de Amozoc, afios 1934 a 1968, APSMAAP, Serie Cofradias, caja
54, s/f.

854 Cfir. Hernandez Garcia, op. cit., p. 116.

855 [bidem, p. 108.

856 Entrevista JPERO/PAS. El peluquero José Mirén Fernandez de Lara era el cartero de Amozoc, llevando la
correspondencia al general de la tropa cristera concentrada en el cerro Tzotzocola. Entrevista a José Félix Sanchez
Miron por Pedro Ayala Soledad (JESM/PAS), 18 de diciembre de 2020, Amozoc, Puebla

857 Entrevista CEL/PAS/JSRA.

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

174



De igual manera:

La gente 16gicamente les apoyaba, les llevaban comida. Mi madre todavia nos platicaba
que ella le toco, y varias de la Accion Catdlica (muchachas), dice que a propdsito se
ponian ropa holgada o abrigos y que asi las interceptaban los soldados en el camino,
pero ellas decian:

—Yo llevo alimentacion a mi marido que esta trabajando al otro lado del cerro, yo le
llevo su comida.

Ya veian que era comida y no decian nada. No se imaginaban que era para ellos [los
cristeros]. Esa era una, pero que habia unas que llevaban doble fondo de ropa porque ahi
llevaban las carrilleras. Inclusive decia mi madre, es conocida la vuelta del cochino que
es un camino que va a Cuauhtinchan cruzando, y dice que ahi como a unos 200 metros
sobre el cerro se desviaban, de ahi del camino de la vuelta del cochino, y las esperaba

alglin integrante para que recogieran parque y comida.®®

Laorganizacion social del pueblo, sin distincion de edad, sexo o condicion econdmica, contribuyd
en mayor o menor medida a la Cristiada, especialmente aquellas mujeres cuyas familias tenian
integrantes varones en las filas cristeras. De tal manera que “por las acciones de estas valientes

mujeres se les consideré como una Juana de Arco”.® Tal fue el caso de la sefiorita Maria

Amelia Gasca Ruiz durante el movimiento cristero y después de éste,**

quién, con un caracter
firme decidi6 proveer de parque y armas a los cristeros de Amozoc con ayuda de la poblacion,
resguardando el equipo detras del bracero de su cocina.®! La participacion infantil también fue
determinante: Porfirio Cuellar, por ejemplo, transportaba comida en canastas, ocultando en la
parte inferior el parque.’%

En varias ocasiones, los cristeros de Amozoc regresaban al pueblo para asistir a la misa
oficiada por el padre Vera y Ramirez en las casas coloradas, ademds de reunir provisiones para
llevarlas al campamento. Segin los testimonios de sus familiares, los alzados aprovechaban

estos viajes para visitar a sus seres queridos. El general Manuel Lopez solia llevar piloncillo

858 Entrevista LFG/PAS/JSRA.

89 Hernandez Garcia, op. cit., p. 115.

80 Entrevista CEL/PAS/JSRA; Entrevista FNO/PAS; Entrevista JPERO/PAS; Entrevista JFSM/PAS; José Luis
Sanchez Gavi, “La fuerza de lo religioso y su expresion violenta. La rebelion cristera en el estado de Puebla, 1926-
19407, Ulua. Revista de Historia, Sociedad y Cultura, nim. 14, julio-diciembre, 2009, p. 159. https://ulua.uv.mx/
index.php/ulua/article/view/1312.

8! Entrevista a José Jorge Noe Méndez Tlaxcala por Pedro Ayala Soledad (JINMT/PAS), 08 de diciembre de 2021,
Amozoc, Puebla.

82 fddem.

LD LD LD DO LD LD ED L 6,
SIVICISICI VISP
175

DL ODEDCD LD
GSGIVIVII Y



para “matar el hambre” en los dias en que el batallon carecia de alimento.** Mientras tanto, el
cura de Chachapa, el presbitero Miguel Guevara Picazo [Imagen 3.16], visitaba el Tzotzocola
para celebrar misa,** pues “la comunion frecuente era la regla: los que tenian la suerte de
disponer de un sacerdote lo aprovechaban” %

Instalados en el cerro Tzotzocola, el 12 de julio de 1927 la partida de Fernandez de
Lara enfrentd por primera vez al ejército. A las cuatro de la madrugada, la tropa federal llego al
pueblo de Chachapa, junta auxiliar de Amozoc, “a traer a Gabriel Ramén para que por voluntad
o por fuerza los guiara al cerro ‘EL ZOTZOCOLA’, que €l conocia, [...] pues sabian que
alli estaban los cristeros”.*® Como el gobierno estatal no logré contener el levantamiento, el
gobierno federal intervino directamente para someter a los rebeldes.

Los regimientos 33 y 60 se dispersaron para acorralar a los cristeros,*’ subiendo una
primera fraccion por el noroeste del Tzotzocola, es decir, en direccion a la ciudad de Puebla.®®®
Bajo el mando del jefe coronel Manuel Ferndndez de Lara, los cristeros de diferentes pueblos,
que sumaban cerca de 80 hombres®*” —entre ellos mas de cuarenta amozoquenses—*"° iniciaron
el combate al percatarse de la presencia del enemigo. Mal equipados, y al grito de jViva Cristo
Rey!, comenzaron la ofensiva, logrando acabar con la mayoria del primer batallon.?”!

La segunda fraccion del regimiento, que provenia del lado de Valsequillo, y un tercer
batallon que llegaba del lado de Cuauhtinchan bajo el mando del federal Refugio Tirado, libraron
la lucha contra los cristeros.®”* La falta de municiones, de acuerdo con la tradicion oral, perjudico
al grupo cristero, pues aunque existia la posibilidad de vencer al ejército callista, fracasaron por
ese motivo y por la diferencia de elementos entre ambos bandos.?” Algunas versiones mencionan
que eran 500 soldados del gobierno y agraristas de los pueblos de Cuauhtinchan y Tecali frente a

menos de un centenar de insurrectos,*”* complicando la tactica de Fernandez de Lara y su partida.

863 Charla con la sefiorita Cristina Lopez Sanchez, 28 de mayo de 2021, Amozoc, Puebla.

864 Entrevista CEL/PAS/JSRA.

865 Meyer, La Cristiada: los cristeros, p. 278.

866 Pequerios datos del siguiente acontecimiento, Amozoc, s/f. Agradezco a los sefiores Ricardo Valencia Bonilla
y Fausto Nava Ortiz por proporcionarme algunos documentos que relatan el combate del 12 de julio de 1927.
Entrevista MGTL/PAS.

87 Sanchez Gavi, La Iglesia en Puebla..., p. 111.

88 E] Universal, 27 de abril de 1992, p. 2; Entrevista RVB/PAS.

89 Meyer, La Cristiada: la guerra..., p. 19; Sanchez Gavi, La Iglesia en Puebla..., p. 111; Pequerios datos..., s/f.
870 E] Universal, 27 de abril de 1992, p. 2; Entrevista LFG/PAS/JSRA.

81 Pequernios datos..., s/f.

82 El Universal, 27 de abril de 1992, p 2; Pequeiios datos..., s/f.

873 Entrevista CEL/PAS/JSRA; Entrevista LFG/PAS/JSRA; Entrevista JPERO/PAS; Entrevista FNO/PAS.

84 El Universal, 27 de abril de 1992, p. 2; Pequerios datos..., s/f; Entrevista LFG/PAS/JSRA; Cristopher Cortés
Pliego, Cuando los Angeles sangran. La Persecucién Religiosa en la Arquidiécesis de Puebla de 1910-1940,

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

176



El avance de los militares durante el combate fue imparable, por lo que los cristeros
sobrevivientes comenzaron a huir, unos a pie y otros a caballo; tal fue el caso de German Gaona
Valencia, el general Manuel Lopez Rojas, Luis Vazquez Gaona, Faustino Gomez C., Fidel
Trujeque Garcia, el general Manuel Fernandez de Lara, entre otros.’”> Algunos murieron en
el intento de dispersarse, como Francisco Valencia,}”® mientras que quienes lograron escapar
trataron de esconderse en la serrania, como German Gaona y demas compaiieros.®”” Segun la
parte oficial, el ejército tuvo inicamente dos bajas, mientras que los cristeros perdieron a veinte
de sus integrantes.®’

Alterminarlos disparos de parte de los cristeros, aproximadamente a las diez de lamafana,
el ejército federal subid a la cima del Tzotzocola sin encontrar sobrevivientes. No obstante,
debajo del monticulo se hallaba una cueva donde se refugiaron tres cristeros amozoquenses:
Fortunato Lopez Luna [Imagen 3.17], el teniente coronel Filemon Gaona Valencia y Juan
Rojas Gasca:*” “ellos tres se habian escondido en una cueva que esta al bajar del cerro, [...]
porque dicen que ya no oyeron que estuviera por alli y van saliendo cuando los agarraron” .’

Al llegar el coronel, les dijo: —Rindanse.

Pero no hubo respuesta. Dijo: —Entreguen las armas.

Ellos las dieron. Preguntd donde estd el parque y contestaron: —Si tuviéramos no
estarian ustedes aqui.

Al ver la pistola que Filemon tenia, con solo tres tiros dispard rapidamente en contra
del coronel y otros dos soldados. Entreg6 la pistola vacia a los que quedaron (los

comparfieros que escaparon dijeron que Filemon llevaba pistola).®®!

tesina de Teologia sobre la Historia de la Iglesia en México, México: Pontificio Seminario Mayor Palafoxiano
Angelopolitano, 2007, p. 177.

875 Entrevista LFG/PAS/JSRA; Entrevista CEL/PAS/JSRA; Entrevista JINMT/PAS, Charla con la sefiorita Cristina
Lépez Sanchez, 28 de mayo de 2021, Amozoc, Puebla. Otros nombres se encuentran en la placa de una cruz en la
cima del cerro Tzotzocola, colocada el 12 de julio de 1983. Las actividades de los coroneles cristeros, Clemente
Barrales y Fernandez de Lara, crearon una nueva zona militar, la del estado de Tlaxcala. Para los meses de
septiembre y octubre de 1927, “paseaban por los flancos de la Malinche; en San Miguel Canoa, eran recibidos con
flores; Amozoc se levantd, y San Cristobal y Santa Ana Chiautempan (Tlaxcala) echaban a vuelo las campanas;
Quecholac y Atoyatempan fueron tomados”. Meyer, La Cristiada: la guerra..., p. 210. En noviembre, tras un
enfrentamiento en el cerro Gordo de Tepexi cayeron cerca de 40 hombres, y resultando gravemente herido el
general Manuel Fernandez de Lara, trasladandolo en secreto a la ciudad de Puebla donde fallecio. Cfr. Meyer, La
Cristiada: la guerra..., p. 210.

876 Entrevista a Ricardo Valencia Bonilla por Pedro Ayala Soldad y Jesus Salvador Romero Aldama (RVB/PAS/
JSRA), 08 de mayo de 2020, Amozoc, Puebla.

877 Entrevista LFG/PAS/JSRA.

88 Cfir. Sanchez Gavi, La Iglesia en Puebla..., p. 111.

87 Entrevista CEL/PAS/JSRA; Entrevista LFG/PAS/JSRA; Entrevista RVB/PAS/JSRA; Entrevista FNO/PAS;
Moreno, op. cit., p. 116.

880 Entrevista CEL/PAS/JSRA.

81 Pequernios datos..., s/f.

LD LD LD DO LD 0D 6D L6,
SIVICISICI VISP
177

Yy 248

QLOED LD 0D 6D
GLGEIIVIITR



En consecuencia, los soldados tomaron presos a los tres cristeros, amarrandoles del cuello y las
manos hacia atras (a caballo de silla), mientras armaban una camilla para trasladar el cadaver
del coronel.® Para las tres de la tarde les quitaron el calzado y los llevaron caminando hasta el
pueblo de Amozoc, con el propoésito de fusilarlos en el atrio del templo parroquial.®®® Bajaron
del cerro Tzotzocola y cruzaron parte de la sierra de Amozoc, entrando por la calle de la cruz
de piedra (actual avenida 2 Sur), dando vuelta hacia el poniente de la plaza y, finalmente,
dirigiéndose al curato que habia sido ocupado como cuartel del ejército.**

Los trajeron asi amarrados y los soldados venian arriba del caballo y a ellos los traian
caminando, [...] los venian jalando. [...] Llegaron aca al centro —dice mi abuelita—,
y salieron a ver como los llevaban, y dicen que les decian los soldados que iban: —Ahi
estan, ahi estan, jorale! Quieren seguir, siganle, ahi estan sus cristeros.

Iban todos ensangrentados, pero todavia aguantaron. Dicen que les dieron una vuelta,
ora si la placita. Y en la parroquia, alla esta una cruz [...], eran tres arboles que estaban
juntos, y que los amarraron, ahi los fusilaron en los arboles. [...] Entonces ya fue cuando

los amarraron, les taparon los ojos y los fusilaron a los tres juntos.®®

Tal y como iniciaron el combate en el Tzotzocola, con el grito de guerra los cristeros terminaron
siendo fusilados en la tarde del 12 de julio de 1927, entre la arbolada del atrio de la parroquia
[Imagen 3.18]:

En la parroquia fue donde los fusilaron. [...] A los dos primeros fueron a los que les
dieron el balazo en la boca, porque mi tio Fortunato gritd: —jviva Cristo Rey!
Y don Juan Rojas gritdé: —jy la Virgen de Guadalupe!

Fueron a los dos primeros que fusilaron.®*

De igual manera:

Primero hicieron una vuelta a la plaza, los soldados lo llevaban ahi, [...] pero después
terminaron por ordenes de su teniente ya que habia que fusilarlos, y dice que hasta
gritaba el soldado ese: —Esto es para ejemplo que ya no se estén oponiendo a las
ordenes del gobierno.

[...] Cuando los fusilaron, los tres gritaron: —jViva Cristo Rey!®’

882 Entrevista LFG/PAS/JSRA; Entrevista CEL/PAS/JSRA; Entrevista RVB/PAS/JSRA; Pequerios datos..., s/f.
83 El Universal, 27 de abril de 1992, p. 2; Entrevista CEL/PAS/JSRA; Entrevista LFG/PAS/JSRA.
884 Pequernios datos..., s/f, Entrevista LFG/PAS/JSRA; Entrevista MGTL/PAS.
885 Entrevista a Carmen Flores Gaona por Pedro Ayala Soledad (CFG/PAS), 29 de agosto de 2020, Amozoc, Puebla.
86 Entrevista CEL/PAS/JSRA.
87 Entrevista LFG/PAS/JSRA.
@

D UDEIHI LD LD LD EOEB D LD VD LD CDED 4D
PRI IR T R PR TR YRR LR LR L R LR

178



Los cuerpos de don Juan Rojas Gasca, probablemente pariente de la soldadera Maria Amelia
Gasca; Fortunato Lopez, de 27 afios, miembro de la ACIM y celador de la Vela Perpetua; y del
teniente coronel Filemon Gaona, de 23 afos, soltero y secretario de la Union Popular, cayeron
en el atrio de la parroquia.®® La sefiorita Amelia Gasca Ruiz, celadora de las asociaciones
de la Vela Perpetua de sefioras y del Apostolado de la Oracion [Imagen 3.19],%* recogid la
sangre de los cristeros y la guardd. Al dia siguiente, algunas personas del pueblo envolvieron
los cuerpos en petates y los sepultaron en el pantedn del barrio de Santiago Apostol.** Ademas,
los soldados apresaron a otros cristeros que habian huido por la manana, reteniéndolos en el
curato convertido en cuartel, para después llevarlos hasta “Barranca Nueva” y aplicarles la “ley
fuga”.®!

Para escarmentar al pueblo, ademas del fusilamiento de los tres cristeros, la imagen
patronal de Santa Maria de la Asuncion —que se encontraba en el templo parroquial— fue
ultrajada por el ejército. Tres balazos dafiaron la pieza del taller de Castellanas, uno en la
garganta, otro en el ojo izquierdo y el ultimo en el pecho, ademas de otras fracturas por el
impacto [Imagen 3.20].%2 Tras esto, los soldados compraron algo para comer: “la pieza grande
que esta al sur junto a los arcos del atrio de este templo entonces era fonda y alli cenaron”.®

Posteriormente se realizaron algunas juntas para discutir el traslado de la imagen
mariana a una casa particular, ya que, al permanecer en la parroquia, corria riesgo de sufrir
otra profanacion de parte del gobierno. El sefior Juan Cortés Jiménez, quien habia financiado
la estatua europea, propuso llevarla a su casa, ubicada a un costado del curato y de la plaza
principal.*** Los integrantes del comité comentaron su disposicion, pero “dijeron que se la
llevaran a otro lado [...] y dijeron: —No, porque ya no lo va a querer devolver”.*>

El sefior Tiburcio Valencia [Imagen 3.21] ofrecid su casa para resguardar a la santa
patrona de Amozoc durante el tiempo que fuera necesario, en este caso, el resto del conflicto
religioso (1927-1929). Solo la gente de confianza, junto con la familia Valencia, acudié de noche

888 El Universal, 27 de abril de 1992, p. 2; Pequerios datos..., s/f.

89 Libro de actas de la asociacion de la Vela Perpetua..., fol. 29r; Libro No. 2 en el que se hayan..., fol. 58v.
Agradezco las observaciones de Ana Maria Sanchez Solano.

80 Entrevista CFG/PAS; Entrevista CEL/PAS/JSRA; Entrevista LFG/PAS/JSRA; Entrevista RTP/PAS.

81 Entrevista MGTL/PAS. “Barranca Nueva” estaba entre los limites del barrio de Tepalcayuca y la localidad de
San Diego Jocotzingo en Amozoc. Por otro lado, asegurar la paz a cualquier precio fue una de las principales tareas
del régimen de Porfirio Diaz, empleando la fuerza en muchos casos; debido a los levantamientos armados, para
liquidar a los presos se les aplicaba la “ley fuga”, que consistia en dispararles mientras trataban de escapar. Esta
practica prevalecié durante varias décadas, incluso antes y después de la Guerra Cristera. Cfi. Guerra, op. cit., p.
214; Knight, op. cit., p. 52.

892 Agradezco al arquitecto Gonzalo Fernandez por sus comentarios acerca de la restauracion de la imagen patronal.
83 Pequernios datos..., s/f.

894 Entrevista JICV/PAS.

85 Entrevista JMCZ/PAS. Ver. El Sol de Puebla, 15 de agosto de 1997.

LD LD LD DO L0 6D LI 6D LD LD LD 0D LD 0D
CPVICISIVICICOVI O VIV I VI VIV Y

179



a la parroquia, en complicidad con la junta vecinal o el sacristan, para tomar la imagen patronal.
Debido a que era de madera semipreciosa y pesada, varias personas tuvieron que cargarla a
escondidas. Atravesaron la plaza principal de Amozoc mientras las mujeres alumbraban el
camino con candiles, llevandola de forma discreta y silenciosa a la casa de don Tiburcio.

En esta casa —platicaba mi abuelo y mi maméa —, que asi al fondo es la cocina de la
casa, entonces llegaron y pusieron a la patrona, era todo un brasero completo para las
hornillas y todo eso que era carbon o lena lo que metias, y ahi la pusieron y levantaron
la pared: la emparedaron. Platicaba la abuela que guisaban en los braceros y estaban
rezando el rosario porque ahi estaba la patrona, y estuvo dos afios emparedada. A los dos

aflos ya botaban la pared y la iban a sacar, y por la humedad que guard6 toda la pintura
896

se habia botado. Entonces la sacaron y la pasaron al fondo.
Encima del brasero —o fogdén de mamposteria con aberturas en la parte superior para las
hornillas y cavidades al frente para introducir la lefia o el carbon— *7 fue colocada de forma
horizontal la imagen de la santa patrona. Al dia siguiente se levant6 una pared de ladrillo que
cubrio el brasero de la casa para ocultar la imagen de Barcelona.®® Entre 1927 y 1929 habian
transcurrido dos anos desde que la imagen patronal permanecia en el domicilio de don Tiburcio
Valencia y, debido a la humedad constante de la habitacion y al ser una pieza de madera, la
media estofa habia sufrido dafos severos.*”

Por otro lado, Emilio Portes Gil asumi¢ la presidencia en diciembre de 1928, y su unica
oferta para los insurreccionados consistia en la amnistia y cierta tolerancia hacia la Iglesia
catdlica.”® El gobierno estaba dispuesto a conciliar con la jerarquia eclesiastica; aunque no
perdi6 estabilidad militar, la insurreccion cristera habia sido desde el inicio un problema tanto
para Calles como para Portes Gil.*! El acercamiento entre el Estado y la Iglesia se logro gracias
a la intervenciéon de Dwight W. Morrow, embajador de Estados Unidos en México, quien
dialog6 con representantes del Episcopado Mexicano con el proposito de llegar a un acuerdo y

detener aquella guerra estéril.**?

86 Entrevista JICV/PAS.
7 fdem.
88 Cfrr. Matilde Souto Mantecon, “De la cocina a la mesa”, en Anne Staples (coord.), Historia de la vida cotidiana
en México: tomo IV: Bienes y vivencias. El siglo XIX, México: El Colegio de México, FCE, 2005, p. 37.
89 Entrevista JICV/PAS; Entrevista JIMCZ/PAS.
%0 Cfr. Luis Aboites y Engracia Loyo, “La construccion del nuevo Estado, 1920-1945”, en Erik Velasquez Garcia
et al., Nueva historia general de México, novena reimpresion, México: El Colegio de México, 2019, p. 618.
01 Cfr. Garciadiego, op. cit., pp. 260-261.
%2 Cfr. Ceballos, “La Iglesia catolica...”, p. 213; Meyer, La Cristiada: el conflicto..., pp. 338-340.
%

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

180



El embajador Morrow y los prelados exiliados Leopoldo Ruiz Flores, delegado
apostolico, y Pascual Diaz Barreto negociaron durante su trayecto hacia la Ciudad de México,
a donde llegaron el 5 de junio de 1929, exponiendo sus propuestas para sentar las bases de los
arreglos.”” El 12 de junio, los obispos se entrevistaron con el presidente de la Republica, en
espera de la aprobacion de Roma respecto a la reanudacion de cultos, tras los memorandum
elaborados por el embajador estadounidense.”” El 20 de junio llegé la respuesta de la Santa
Sede, que solicitaba una solucién pacifica y laica, amnistia para obispos, sacerdotes y fieles,
devolucion de los inmuebles eclesidsticos y libertad en las relaciones entre Roma y la Iglesia
mexicana.’”

El 21 de junio de 1929, los representantes del Comité Episcopal firmaron los acuerdos
redactados por Morrow, en presencia del presidente y del secretario de Gobernacion, y al dia
siguiente estos se dieron a conocer en la prensa.’® Tras los “arreglos”, Portes Gil ordeno a los
gobernadores, por medio del secretario de Gobernacidn, liberar a prisioneros cristeros y otorgar
amnistia a quienes la solicitaran.””’” También instruyo la entrega de templos y casas anexas “que
no estuvieran ocupadas por alguna oficina de gobierno y, por lo que a las demas respectaba, se
ofrecid a desocuparlas lo mas pronto posible”.

A través de un telegrama del 29 de junio de 1929, el gobernador de Puebla, Lednides
Andrew Almazan, puso en marcha las indicaciones del presidente: la devolucion de templos
al clero mediante los ayuntamientos del estado.”” Con Andrew Almazan “se abrié un nuevo
momento, pues se paso de la conciliacion soterrada, complicidad implicita, a una reconfortante
alianza entre el gobernador y la jerarquia eclesiastica”.’’® Las campanas, mudas durante
tres afios, volvieron a escucharse desde las torres de las iglesias poblanas y de todo el pais,
anunciando la reanudacion del culto.”"

En la ciudad de Puebla, la entrega inicid el 6 de julio con el templo del Carmen; el 7 se

devolvio las parroquias de San Jos¢, la Santa Cruz y San Marcos, la Catedral y los templos de

%3 Cfr. Olivera, op. cit., p. 207; Gonzalez Morfin, La Guerra de los Cristeros..., pp. 124-125.

% Cfr. Meyer, La Cristiada: el conflicto..., p. 339.

%5 Cfr. Juan Gonzalez Morfin, El Conflicto religioso en México y Pio XI, México: Minos Tercer Milenio, 2009,
p. 55.

%% Cfr. Meyer, La Cristiada: el conflicto..., p. 340; Gonzalez Morfin, La Guerra de los Cristeros..., pp. 126-128;
Roberto J. Blancarte Pimentel, Historia de la Iglesia catolica en México, México: El Colegio Mexiquense, FCE,
1993, pp. 29-31.

7 Cfr. Meyer, La Cristiada: el conflicto..., p. 341; Olivera, op. cit., p. 208.

%% QOlivera, op. cit., p. 208.

%9 Cfr. Pefa, op. cit., p. 131.

19 Sanchez Gavi, “Los gobiernos...”, p. 152.

It Collado, op. cit., p. 119; Meyer, La Cristiada: el conflicto..., p. 341.

DD EAE AL AT AL AL AL A LA LA L AL
COVPVPCICITYPVPVP 9PV

181

DEOED 4D
CEVP VIO



la Compaiiia de Jests, la Santa Cruz, San Marcos y Santa Clara.”’? El 12 de julio se restituyeron
los templos de La Concordia, San Antonio y San Cristobal; Santo Domingo el dia 13; y el 3 de
agosto concluyo el proceso con el templo de Ecce Homo.?'* E1 9 de julio de 1929, con el repique
de campanas de la catedral y las demas iglesias capitalinas, una comision de candnigos recibid
al arzobispo Pedro Vera y Zuria, exiliado desde el 22 de abril de 1927.°'* Hubo exposicion del
Santisimo y se cant6 el solemne 7e Deum, seguido por una misa rezada a la medianoche.’"

“En el estado de Puebla, la politica de tolerancia nacida de los acuerdos de junio de
1929, pese a su fragilidad, resultd6 muy favorable para la Iglesia”.”'® En correspondencia con
estos acuerdos, el ayuntamiento de Amozoc entregé el templo parroquial al cura Daniel Vera y
Ramirez, con la asistencia de la poblacion. El parroco fue avisado con anticipacion para acudir
a la entrega y organizar a la feligresia mediante las asociaciones seglares, que participaron de la
“fiesta del triunfo de la Iglesia”,”'” aportando ocho pesos y cuatro ceras de a dos libras por cada
asociacion para la reanudacion de cultos.”'®

Desde el 13 de julio se realizaron los maitines como parte del oficio divino, junto con un
rosario. Al dia siguiente, 14 de julio de 1929, se devolvio el recinto parroquial y se llevaron a
cabo diversas actividades: el oficio de tercia, una misa de tres ministros con solemne exposicion
de la sagrada forma y, por la tarde, un rosario, un sermoén y una procesion con el Santisimo
Sacramento en el interior de la parroquia.”” El esplendor del lugar fue posible gracias a la
cooperacion de asociaciones, cofradias y hermandades, entre ellas la Vela Perpetua, tanto de
sefioras como de varones, las asociaciones de Hijas de Maria, Guadalupana y Catequista, la
Cruzada Eucaristica, Claveria y la archicofradia del Santisimo. Estas cubrieron gastos como los
derechos de curato (56 pesos), el cantor (10 pesos), el sacristan (1.5 pesos) y la musica (20.50
pesos), entre otros.’?

Tras dos afios oculta, la familia Valencia derribd la pared que protegia la escultura de

la santa patrona en el brasero de la cocina, “y por la humedad que guardé toda la pintura se

%12 Cfr. Pefia, op. cit., p. 131; Antonio Pérez Rodriguez, Constitucion, fe y modus vivendi. Una historia de las
relaciones entre Iglesia y Estado en Puebla, 1929-1949, tesis de licenciatura en Historia, México: BUAP, 2018, p. 18.
913 Cfr. Pérez Rodriguez, op. cit., p. 18.

14 Cfr. Sanchez Gavi, La Iglesia en Puebla..., p. 92.

15 La Opinion, 9 de julio de 1929, afo VI, t. XIII, nim. 1.894, p. 1, HEJNT.

916 José Luis Sanchez Gavi, Angeles acosados. La Iglesia catélica poblana. Tension y conflicto. 1929-1940, Mé-
xico: Gernika, 2015, p. 28.

N7 Libro numero 1 ..., fol. 152v.

918 Libro de actas de la asociacion de la Vela Perpetua..., fol. 38r.

9 fdem.

920 fdem.

LD LD LD DO LD LD ED L 6,
SIVICISICI VISP
182

DL ODEDCD LD
GSGIVIVII Y



habia botado”.””' Se contraté a un escultor para restaurarla, habilitdndole un taller en una de
las habitaciones de la casa de don Tiburcio Valencia, donde también se le proporcion6 cama y
comida para que trabajara a buen ritmo. “Platicaba mi abuela que faltaban dias, porque en la
fiesta patronal iba a salir la imagen para llevarla, y que el sefior no terminaba y no terminaba de
restaurarla porque, como era borrachito, iba muy lento”.*

La comision organizadora de la parroquia de Amozoc —Tiburcio Valencia como
presidente, Jos¢é Maria Bolanos como vicepresidente, Francisco Dominguez como tesorero y
José Porfirio Covarrubias como secretario—, junto con el cura Daniel Vera, invit6 al arzobispo
de Puebla a bendecir solemnemente la imagen de Santa Maria de la Asuncioén a inicios de
agosto de 1929.°2 Asimismo, se solicitd la cooperacion de familias amozoquenses para sufragar
la restauracion de la imagen. Antes de que el escultor concluyera el trabajo, se fotografio la
escultura mariana [Imagen 3.22].°** Las reproducciones se obsequiaron a las familias que
contribuyerony también al arzobispo Pedro Veray Zuria durante su visitadel 15 de agosto de 1929.

Tras la entrega de la iglesia parroquial de Amozoc por el ayuntamiento, comenzaron los
trabajos de restauracion del templo, pues, pese al esfuerzo de la junta vecinal y las asociaciones,
era necesario reanudar las obras. El 7 de agosto, el Apostolado de la Oracion pagd dos pesos
para la compostura de la iglesia.”” Desde el incendio de 1924, el templo no habia sido reparado
por completo, a pesar de las limosnas reunidas. El conflicto religioso habia paralizado las obras
en el templo de Santa Maria de la Asuncion, ademas de limitar las donaciones para financiarlas.

A su regreso, el prelado Vera y Zuria realiz6 visitas pastorales a las vicarias foraneas,
iniciando el 15 de julio en Acatzingo, trasladandose ese mismo dia a Tepeaca y luego a otros
pueblos, dejando al Pbro. Alfredo Freyria a cargo de la catedral.”” El proposito de estas visitas
era conocer el estado de la arquidiocesis poblana tras los tres afios de la Cristiada y los dos de su
ausencia.’”’ Su accion apostolica antes del conflicto habia abarcado gran parte de la jurisdiccion
episcopal, pero las visitas de 1929 a 1931 tendrian una orientacion distinta,”® especialmente en

la parroquia foranea de Amozoc.

La imagen de la Asuncion, recién restaurada, sali6 de la casa de don Tiburcio Valencia

21 Entrevista JICV/PAS.

22 fdem.

9% Invitacion al serior arzobispo..., s/f.

24 Entrevista JICV/PAS.

925 Libro numero 1 ..., fol. 152v.

926 g Opinién, 15 de julio de 1929, afio VI, t. XIII, ntm. 1.900, p. 1; Sanchez Gavi, Angeles acosados..., p. 29.
%27 Cfr. Pérez Rodriguez, op. cit., pp. 20-21.

928 Cfi-. Vera y Zuria, op. cit.; Sanchez Gavi, Angeles acosados..., p. 29; Pérez Rodriguez, op. cit., pp. 20-21.

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

183



hacia la iglesia parroquial en procesion, momento en el que la devocién de la feligresia
amozoquense se desbordd por la emocion de ver a su nueva santa patrona por las principales
calles del pueblo. Tal como lo marcaba la invitacion, a las 8:30 de 1a mafiana del 15 de agosto de
1929, con motivo de la fiesta patronal, el arzobispo Pedro Vera y Zuria bendijo solemnemente
la imagen de Santa Maria de la Asuncion en el templo parroquial.”” Con ocasion de esta
bendicidn, el parroco y el comité organizativo le entregaron al prelado una fotografia de la
escultura mariana como recuerdo y muestra del agradecimiento del pueblo de Amozoc.”*°

La devocion a la imagen de Santa Maria de la Asuncion en las primeras décadas del siglo
XX confirmo el sentido de pertenencia del pueblo de Amozoc, pues, a pesar de las dificultades,
la feligresia mantuvo sus practicas devocionales. Desde el robo de la imagen fundacional hasta
la entrega del templo parroquial y la entronizacioén de la nueva escultura de la Asuncion, se
hizo evidente la organizacion social de la comunidad catélica amozoquense a través de las
asociaciones seglares. El impulso de la devocién mariana fue el elemento que sostuvo a la
poblacién después del incendio del templo parroquial y durante la Guerra Cristera.

Recapitulando, a partir del Real Decreto y la Instruccion de 1804, las cofradias de
indios y de espaioles del pueblo de Amozoc acataron la medida del monarca, lo que demostré
dos aspectos principales: primero, su papel como vasallos leales del rey, aunque algunas
corporaciones ocultaron sus posesiones y finalmente el mandato no se llevé a cabo por completo;
y segundo, la capacidad econdmica de las cofradias. Asimismo, pese a los cambios politicos,
econdmicos y culturales de la primera mitad del siglo XIX, la feligresia buscdé mecanismos para
continuar impulsando y financiando la devocion de la “patrona de Amozoc”. Los elementos
fundamentales para el sostenimiento de esta devocion en dicho periodo, como signo de sumision
ante las condiciones de la nueva nacion, fueron la fabrica del retablo del altar mayor, el decoro
del templo parroquial y la creacion de la esclavitud mariana en 1841.

Desde la compra de la nueva imagen titular en 1901, que generd descontento social,
hasta el incendio del templo parroquial en 1924, la feligresia mantuvo la devocidn patronal
mediante distintos acuerdos con el clero secular. A través de nuevas asociaciones de seglares
—como la del escapulario azul, antecedente al robo de la imagen fundadora— los devotos
continuaron financiando la fiesta de la santa patrona. Del mismo modo, la tragedia que significd
el incendio del templo en 1924 implic6 un cambio de sede parroquial hacia la iglesia del

9 Acta In Memoriam, s/f.

%0 Acta In Memoriam, s/f. Entre el 14y 15 de agosto de 1929, el arzobispo angelopolitano administré el sacramento
de la confirmacion a mas de 800 nifios y nifias, la mayoria menores de 10 afios, con motivo de su visita pastoral y
la fiesta patronal de Amozoc. Libro de confirmaciones administradas en esta parroquia de Amozoc, de agosto de
1910, al mes de agosto de 1935, APSMAAP, Serie Confirmaciones, fols. 45v-57r.

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

184



exconvento franciscano, asi como la intervencion de la autoridad episcopal para la reedificacion
del templo de Amozoc.

La devocion a la imagen de Santa Maria de la Asuncion evidencié nuevamente el
sentido de pertenencia del pueblo de Amozoc después del incendio parroquial y la suspension
de cultos. A pesar de las dificultades, la feligresia perseverd en sus practicas devocionales.
La religiosidad del pueblo se fortalecié mediante la organizacion de asociaciones, cofradias,
mayordomias y hermandades, pues la devocion mariana sostuvo a la comunidad creyente
en tiempos de incertidumbre. Asi, al concluir el periodo cristero, comenzd una nueva etapa
devocional en Amozoc tras la entronizacion de la nueva imagen y su bendicion solemne por el

arzobispo Pedro Vera y Zuria.



ANEXO 3

Imagen 3.1. Alegoria de La Preciosa Sangre de Cristo y los Santos Sacramentos, 1800.
Fuente: Acervo fotografico de Pedro Ayala Soledad, Amozoc, Pue., a 04 de septiembre de 2022.

Imagen 3.2. Acta de esclavitud a Nuestra Sefiora de la Asuncion, patrona de Amozoc.
Fuente: Acta del pacto que tiene celebrado varios individuos para establecer una esclavitud a la Santisima
Virgen Maria, Nuestra Seiiora de la Asuncion, patrona de este pueblo de Amozoc, Amozoc, 01 de enero de 1841,
APSMAAP, Serie Cofradias, caja 53, s/f.

LD DO O D LD ODED 4D 0D 66O 0D 0D 6D 4D
CHCPVITICH ORI CICO I CI PP LY

186



Imagen 3.3. Imagen de Santa Maria de la Asuncion de Roma en el altar mayor, 1923.
Fuente: Acervo fotografico de Juana Baez Garcia y Benjamin Zepeda Espinoza, Amozoc, Pue., 15 de agosto de 1923.

Imagen 3.4. Imagen de la antigua santa patrona en la parte superior del ciprés.
Fuente: Acervo fotografico de la familia Sanchez Bermeo, Amozoc, Pue., aprox. marzo de 1902-1903.

A B EAEAEARL AL AL LL AL AT AL AL AL AL AT A
VOVIVIVPCIVPVIVGVO V9999 9Y

187



Imagen 3.5. Pbro. Daniel Vera y Ramirez.
Fuente: Acervo fotografico de la Parroquia de Santa Maria de la Asuncién, Amozoc, Pue., aprox. 1922-1932.

Imagen 3.6. Altar mayor de la iglesia parroquial de Amozoc.
Fuente: Acervo fotografico de la familia Sanchez Bermeo, Amozoc, Pue., aprox. marzo de 1902-1903.

AR D DD B E DS DD E DI D EDEDI DB D ED D
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

188



Imagen 3.7. Relato del incendio parroquial por el parroco Daniel Vera y Ramirez.
Fuente: Horrendo desastre en el templo parroquial de Amozoc E. de Pue., la noche del 14 de agosto de 1924,
Amozoc, aprox. 1924, APSMAAP, Serie Gobierno, s/f.

Imagen 3.8. Concesion de indulgencias del arzobispo Pedro Vera y Zuria.
Fuente: Concesion de indulgencias por el arzobispo de Puebla Pedro Vera y Zuria, S.1., 18 de septiembre de
1924, APSMAAP, Serie Gobierno, s/f.

4D 60 4D O
22T

CDEDED VD LD 6D 0D 6D 4D 4O 0 &
< % P9I

COVPVIVPV9PVe
189



Imagen 3.9. Retrato de don Juan Cortés Jiménez.
Fuente: Acervo fotografico de José Maximino Rodolfo Cortés Zamora, Amozoc, Pue., aprox. década de 1940.

Imagen 3.10. Estacion del ferrocarril en Amozoc.
Fuente: Acervo fotografico de Pedro Ayala Soledad, Amozoc, Pue., a 30 de noviembre de 2025.

%%@@@@@%@@@@@@@@@@@@@@@@@%@@@@@%

"L AL AT A LA LA 14 L AL A LA I AT A T4 T4 L4 Ta 1y

190



Imagen 3.11. Inmueble novohispano de Amozoc del conjunto arquitectonico llamado “casas coloradas”.
Fuente: Acervo fotografico de Pedro Ayala Soledad, Amozoc, Pue., a 19 de junio de 2020.

Imagen 3.12. Retrato del matrimonio de Miguel Valencia y Fortunata Lopez.
Fuente: Acervo fotografico de la familia Cortés Valencia, Amozoc, Pue., 01 de diciembre de 1928.

OGIGIGIHIGIRIGIVDIECIGIEDGIGDGJHI LD
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

191



Imagen 3.13. Retrato de don Manuel Lopez Rojas.
Fuente: Acervo fotografico de la sefiorita Cristina Lopez Sanchez, Amozoc, Pue., s/f.

et
-

Imagen 3.14. Cristeros de Amozoc 1927
Fuente: Acervo fotografico de Ricardo Valencia Bonilla, Amozoc, Pue., 1927.

LD DO O D LD ODED 4D 0D 66O 0D 0D 6D 4D
CHCPVITICH ORI CICO I CI PP LY

192



Imagen 3.15. Cerro Tzotzocola, Cuauhtinchan.
Fuente: Acervo fotografico de Pedro Ayala Soledad, Cuauhtinchan, Pue., a 12 de julio de 2022.

Imagen 3.16. Pbro. Miguel Guevara Picazo.
Fuente: Acervo fotografico del templo parroquial de San Salvador Chachapa, Amozoc, Pue., s/f.

AR D DD B E DS DD E DI D EDEDI DB D ED D
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

193



Imagen 3.17. Cristero Fortunato Lopez Luna.
Fuente: Acervo fotografico de Concepcion Esparza Lopez, Amozoc, Pue., 1927.

Imagen 3.18. Vista de la arbolada del atrio parroquial de Amozoc.
Fuente: Acervo fotografico de Bulmaro Coyac Cuautle, Amozoc, Pue., década de 1950.

A D EAEAL LT AL AL AL AL AL AL AL AL LA
COVIVPVPVPCPVPVPVPVI V9P Ve PR

194

14

£
"



Imagen 3.19. Retrato de la sefiorita Maria Amelia Gasca Ruiz.
Fuente: Acervo fotografico de Ana Maria Sanchez Solano, Amozoc, Pue., 1972.

Imagen 3.20. Rostro impactado de la imagen de Santa Maria de la Asuncion.
Fuente: Acervo fotografico de Gonzalo Fernandez, Puebla, Pue., 1997. En Gonzalo Ferndndez [Facebook]. https://
www.facebook.com/photo/?fbid=446360388907528 &set=a.446359475574286.

OGIGIGIHIGI[IGI VDI GIEDGIGDGJEHD 45
VIVICPLICIPNVIVOVPVP PPV VIV

195

L



Imagen 3.21. Retrato de don Tiburcio Valencia.
Fuente: Acervo fotografico de la familia Cortés Valencia, Amozoc, Pue., década de 1920.

Imagen 3.22. Imagen de Santa Maria de la Asuncion de Barcelona, 1929.
Fuente: Acervo fotografico de la familia Cortés Valencia, Amozoc, Pue., 1929.

A B EAEAEARL AL AL LL AL AT AL AL AL AL AT A
VIVICPVICPICPNIVOVPVP VPP VIVP VY

196



Tabla IILI Listado de curas parrocos de la parroquia de Amozoc, 1800-2016

Afos Nombre Anos Nombre
1800-1815 Lic. Ignacio Tomas Garcia 1882
Carranco, cura propio,
vicario y juez eclesiastico

Juan de Dios
Saloma, teniente

de cura
1815-1817 Pbro. José Maria Gil, cura 1882 Br. José Antonio
interino Castro, teniente de
cura
1818-1825 Pbro. Miguel Sanchez de 1883 Fray Luis Téllez,
la Cueva, cura propio y encargado de
juez eclesiastico curato
1825-1827 Pbro. José Maria 1883-1897 Pbro. José

Marchena, cura propio y

juez eclesiastico
1827-1829 Pbro. José Ignacio de 1898-1902
Ortega y Castafieda, cura

Domingo Torija,
cura parroco

Pbro. Francisco J.
Hernandez, cura

parroco

1829-1830 Pbro. José Maria Crespo, 1902 Dr. Carlos Maria

cura parroco Parra, cura

parroco

1830 Dr. Miguel Valentin, cura 1903-1904 Pbro. Francisco de

propio P. Ruelas y Trevi-

fio, cura y vicario
foraneo

1830-1833 Pbro. José Nicolas del 1904-1905 Pbro. Juan Comas

Llano, cura coadjutor,

Morera, cura
vicario y juez eclesiastico

encargado

1833-1834 Dr. Miguel Valentin, cura 1905-1914 Pbro. Felipe de
propio Jestis Ledn, cura
parroco y vicario
foraneo
1834-1835 Pbro. Manuel Lizaola, 1914-1915 Pbro. Tomas
cura propio Lopez Galindo,
cura auxiliar
1835 Francisco Xavier Garcia, 1915-1916 Pbro. Silvino
teniente de cura Pérez, cura
parroco y vicario
foraneo




1835-1840 Pbro. Jos¢ Maria Pérez 1916-1918 Pbro. Antonio
Dunslaguer, cura propio Carbajal, cura
parroco y vicario
foraneo
1840-1849 Lic. José Manuel Ladron de 1918-1919 Pbro. José Maria
Guevara, cura propio y juez Ramirez y
eclesiastico Navarrete, cura
parroco y vicario
foraneo
1849-1850 Pbro. Miguel Pablo Ortega, 1920-1922 Pbro. Juan J. Trigo,
cura y juez eclesiastico cura parroco y
vicario foraneo
1850-1851 Lic. José Manuel Ladron de 1922-1932 Pbro. Daniel Vera
Guevara, cura propio y juez y Ramirez, cura
eclesidstico parroco y vicario
foraneo
1851-1852 Pbro. José Mariano Garcia 1932-1938 Pbro. Mucio
Méndez, cura interino y Cortés y Gomez,
juez eclesiastico cura parroco y
vicario foraneo
1852 Pbro. José Nicanor Serrano, 1938-1939 Pbro. José Maria
cura y juez eclesiastico Hernandez de
Lara, cura parroco
y vicario foraneo
1853-1864 Lic. Juan José Otero, cura 1939-1982 Pbro. Bernardino
interino y juez eclesidstico de Jesus Flores,
cura parroco y
vicario foraneo
1864-1865 Pbro. José Maria Bezares 1982-2005 Pbro. Heliodoro
y Pefia, cura propio y juez Briones Rodriguez,
eclesiastico cura parroco
1865-1868 Pbro. José Jestis Maria 2005-2011 Pbro. Dagoberto
Gomez, cura Sosa Arriaga, cura
parroco
1868-1871 Pbro. Felipe Neri Lopez, 2011-2016 Pbro. Ricardo I.
cura propio Rodriguez Zarate,
cura parroco
1871-1882 Pbro. José Bernardo Fuen- 2016- Pbro. Felipe
tes, cura propio Torres Garcia, cura
parroco

Fuente: APSMAAP, Series Asociaciones, Cofradias, cajas 52, 53, 54, 55 y 57, Congregaciones, caja 57,
Gobierno, caja 62, Inventarios, caja 62, Matrimonios, caja 42 y 43.

424260626862 60 6242

LD EDED 06400 BEDOD LD D 6
GLOGSISIY GLGEIIVIITR

5 > o2
© CILPIPIPQ
198



Tabla IIL.II Mayordomos y fiscales del barrio de San José de los Ranchos, 1926-1929

Mayordomias 1926 1927 1928 1929
/ afios
1° Pedro Soledad | 1° Pedro 1° Amado 1° Vicente
2° Andrés Soledad Sanchez Soledad
Soledad 2° Andrés 2° Lorenzo 2° Pedro Soledad
San José 3° Juventino Soledad Soledad 3° Juventino
(santo patron) | Sanchez 3° Fidencio 3° Rafael Sanchez
4° Rafael Lopez Sanchez 4° Jesus Ortiz
Sanchez 4° Felipe 4° Jesus Ortiz
Sanchez
1° Ascension 1° Francisco 1° Aurelio 1° Andrés
Flores Soledad Soledad Soledad
2° Julio Sanchez |2° Juan Ortiz 2° Luis Soledad | 2° Herminio
3° José Maria 3¢ Julio 3¢ Jacinto Ortiz | Sanchez
Cristo de la Bue- | Ortiz Sanchez 4° Florentino 3° Secundino
na Muerte 4° Manuel 4° José Maria | Soledad Sanchez
Sanchez Ortiz 4° Fidencio Lopez
5° Florentino
Soledad
1° Concepcion | 1° Concepcion | 1° Juventino 1° Ezequiel
Soledad Soledad Sanchez Soledad
2° Secundino 2° Angel 2° Odilon 2° Leonardo
Santisima Virgen | Sanchez Soledad Soledad Lopez
de la Asuncién |3° Angel 3° Secundino | 3° Felipe 3° Juan Ortiz
Soledad Sanchez Sanchez
4° Ursulo
Soledad
1° Fidencio 1° Fidencio 1° Andrés 1° Andrés
Lopez Lopez Soledad Soledad
Fiscales 2° Ascension 2° Andrés 2° Felipe 2° Felipe Sanchez
Flores Soledad Sanchez

Fuente: Datos obtenidos del archivo del barrio de la Sagrada Familia, Amozoc, Pue.

L Y Y Y IV Y IYIVYIVY YR
SISOV IVICICORIVI VI VIVe Y

199




Tabla II1.3. Registro de templos en el municipio de Amozoc, 2 de agosto de 1926

No Secta del templo o Extracto
denominacion
Templo catdlico “La Seccion 1% Consta de una nave y una
1 parroquia” torre y casa cural. Toda se encuentra
completamente vacia por estar en
construccion
Templo catdlico “El Seccion 5% Consta de una nave y una torre
2 convento” y casa anexa que fue antiguo convento
3 Templo catdlico “San Pueblo de Chachapa. Consta de una nave y
Salvador Chachapa” dos torres y casa anexa
4 “Concepcion” Seccion 9°. Consta de una nave y una torre
5 Templo catdlico “Santo Seccion 6*. Consta de una nave y una torre
Angel”
6 Templo catdlico “Capulac” Seccién 117 Consta de una nave y una
torre
7 Templo catdlico “San Jos¢ | Seccion 7°. Consta de una nave y una torre
Victoria”
8 Templo catdlico “San Seccion 3*. Consta de una nave y una torre
Antonio”
9 Templo catélico “San Seccion 7%, Consta de una nave y una torre
Salvador Tepalcayuca”
10 Templo catdlico “San Miguel” | Seccion 2. Consta de una nave y sin torre
por haberse caido
11 Templo catdlico “San Miguel | Seccidon 10%. Consta de un techo envigado
Cuautenco” y una torre
12 Templo catdlico “Santa Cruz Seccion 10, Consta de una nave y una
Calera” torre
13 Templo catdlico “Vallarta” Seccion 4%, Consta de un techo de boveda
Yy una torre
14 Templo catélico “San Seccion 7°. Consta de una pieza y sin torre
Nicolas”
15 Templo catdlico “San José de | Seccion 7%, Consta de un techo envigado y
los Ranchos” sin torre
16 Templo catdlico “Santiago” | Seccion 8. Consta de una nave y una torre

Fuente: Datos obtenidos de Registro de Templos. Libro No. 1. 1926, AMAMP, Seccion Registro de Templo, caja 1, s/f.

%
&

%
£

200

P Y Y T Y Y VI YV Y
GVIVGCIVG VISP Y



CONCLUSION

La cofradia de Santa Maria de la Asuncion, devocion titular del pueblo de Amozoc, permanecid
vigente gracias a la organizacion social sostenida por medio de la limosna y al fuerte sentido de
pertenencia hacia la imagen devocional. A pesar de los cambios y transformaciones de la historia
de México, su continuidad se mantuvo a lo largo de los siglos. La cofradia patronal, junto con
otras corporaciones religiosas, generd vinculos entre la feligresia de Amozoc, fortaleciendo
las practicas religiosas que permitieron la estructuracion de una sociedad durante un amplio
periodo que abarco de los siglos X VI al XX.

Elimpulsodelasdevociones fueatravés del financiamiento de las cofradiasamozoquenses,
que garantizaban cubrir los gastos de las fiestas titulares, los servicios religiosos, las practicas
devocionales y la asistencia social. La incorporacion de los caciques de Cuauhtinchan y Amozoc
al orden novohispano se logr6 por medio de una alianza sacralizada con la monarquia catolica
hispana y su proyecto geopolitico, aceptando y financiando las practicas cristianas, entre ellas
la devocidn asuncionista. Asi, la primera congregacion del pueblo de Amozoc en la década de
1530 fue un punto clave para el arraigo devocional de la poblacion multiétnica.

La devocion a la imagen de la Asuncion funciond como un elemento de cohesion social
y de identidad desde su establecimiento, primero como cofradia particular de Cuauhtinchan y,
posteriormente, como titular de Amozoc. La entronizacion de la imagen mariana y la fundacion
del pueblo “dos caminos” mediante la politica de congregaciones permitieron que la devocion
perdurara durante el siglo XVI. A ello se afiadi6 la adjudicacion de tierras para sostener el
culto divino, la festividad anual, el mantenimiento de los frailes y la construccion del convento
franciscano como pueblo-cabecera. Este primer periodo de la historia devocional inici6 con el
sostenimiento de la corporacion, tanto por los caciques de Cuauhtinchan como por la poblacion
nativa de Amozoc, extendiéndose hasta 1641.

El proceso de secularizacion de doctrinas en el obispado de Puebla, bajo el prelado Juan
de Palafox, representd una ruptura en la historia devocional de Amozoc, especialmente por el
cambio en la administracion de la cura de almas al clero secular y la introduccién de la devocion
josefina-monarquica. Las negociaciones entre el cabildo indio, los espafioles residentes y el
clero diocesano permitieron mantener unidas a la poblacion, aunque ahora bajo la proteccion
de San José. La remocion de doctrinas implico un cambio de lealtades, nuevas alianzas con los
grupos de poder locales y la sustitucion de la devocion tutelar.

El segundo periodo abarca desde la secularizacion de doctrinas en el obispado de Puebla

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

201



hasta los primeros afios del siglo XVIII, cuando se sustituyo6 la devocion fundadora de Santa
Maria de la Asuncién como parte de la negociacion para consolidar nuevas relaciones con el
clero secular. Tras este proceso, el impulso de la devocién josefina obedecio a la vision de la
monarquia hispanica y a la intervencién del obispo Palafox como figura paternalista y secular.

Los indios del pueblo de Amozoc como actores sociales contribuyeron al impulso de
la nueva devocidon como un pardmetro de reconocimiento, edificando el templo parroquial,
incluso después del retorno de la imagen fundadora en la primera década del siglo XVIII, en
donde inicid el tercer periodo devocional. La feligresia devota de Amozoc se fue consolidando
al formar parte de las cofradias cristologicas, marianas, de la doctrina cristiana o de los
santos, que, estructurada en barrios, fortalecio el poder secular y, en particular, por una suma
de voluntades, participaba de las actividades religiosas y de labor para la devocion titular.
Desde 1600, la sociedad de Amozoc buscaria estructurarse en materia devocional afiliandose
a cofradias y hermandades que perdurarian hasta el siglo XVIII, creando mecanismos para
solventar los gastos de la cofradia y los servicios religiosos, por ejemplo, las aportaciones de
los hermanos cofrades, donaciones de bienes y sumas cuantiosas o imposicion de capitales de
censo y depdsito irregular.

El tercer periodo se ubica en los primeros afios del siglo XVIII tras el retorno de la
devocion fundacional, resultado de negociaciones entre los franciscanos que custodiaban
la imagen, la feligresia y el clero secular. El pueblo de Amozoque experimentd una nueva
estructuraciéon devocional en virtud del arribo de la imagen de la Asuncion, aceptando e
impulsandola nuevamente. Entre los elementos que fortalecieron esta reivindicacion destacan
la produccion pictorica sobre la vida de la Virgen, la segunda etapa constructiva de la sede
parroquial y el financiamiento patronal, posiblemente a cargo del cabildo indio.

Se identificaron también cambios y continuidades en la cofradia de Santa Maria de
la Asuncién durante el transito del Antiguo Régimen novohispano al México independiente,
particularmente en el conflicto sobre el financiamiento devocional. El cabildo indio, como
cofrades de la institucion religiosa local, se deslindd del financiamiento de la cofradia al ser
reemplazado por el ayuntamiento constitucional en la conformacién del Estado nacional
mexicano. Si bien estos cambios politicos afectaron la vida religiosa del pueblo, la feligresia
continud, en conjunto con el clero, impulsando la devocion patronal, el ornato del templo y
el mantenimiento del altar mayor. En este periodo, la creacion de la esclavitud mariana, en la
década de 1840, evidencio la capacidad organizativa de la sociedad amozoquense.

La periodizacion mas extensa abarca buena parte del siglo XVIII hasta 1904, marcada
por el retorno de la imagen de la Asuncién, que aglutin6 a la feligresia a pesar de los cambios
sociales, politicos y religiosos que atraveso el reino de la Nueva Espafia y posteriormente la nacion
mexicana. La «patrona de Amozocy, heredera de una larga historia devocional, proporcion6 un

D RSB AEAEAE AL AT AL LA LA LA LA LA LA LA
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

202



sentido de pertenencia al feligrés, no solo por la devocidn en si, sino por las practicas asociadas
a ella. Ese pacto entre la grey catdlica y, en su momento, con la monarquia hispanica, permitié
la suma de voluntades por medio de la ritualidad y la devocion mariana, aunque durante el
México independiente la cofradia subsistio principalmente mediante la limosna.

Con el Real Decreto y la Instruccion de 1804, las cofradias de indios y de espafioles del
pueblo de Amozoc atendieron a la medida del monarca, demostrando dos cosas: la primera,
ser vasallos leales del rey, aunque algunas corporaciones ocultaron sus posesiones y al final no
se prosigui6 con el mandato real por completo, y, la segunda, la capacidad econémica de las
cofradias. A pesar de los cambios politicos, econémicos y culturales en la primera mitad del siglo
decimononico, la feligresia buscé ciertos mecanismos para seguir impulsando y financiando la
devocion de la «patrona de Amozocy.

Otra ruptura devocional se origind con la adquisicion de una nueva pieza de la Virgen,
en 1901, aunque concretamente se puede aseverar que el robo de la antigua santa patrona de
Amozoc deton¢ el final de un periodo y el inicio de uno completamente distinto en 1904. La
feligresia de Amozoc acept6 la nueva imagen patronal, financiando los gastos de la corporacion
representada por los mayordomos, sin embargo, el incendio de la iglesia parroquial y la Guerra
Cristera contemplan la Gltima periodizacion de la investigacion, en este caso, las tres primeras
décadas del siglo XX.

La devocion a la imagen de Santa Maria de la Asuncion demostro el sentido de
pertenencia del pueblo de Amozoc después del incendio parroquial y el conflicto religioso, pues
a pesar de las dificultades que enfrento, la feligresia continu6 con sus practicas devocionales.
La religiosidad del pueblo de Amozoc se reforzé mediante la organizacion de las asociaciones,
cofradias, mayordomias y hermandades, ya que la devocion mariana sostuvo a la comunidad
creyente en medio de la zozobra e intranquilidad.

La devocion a la imagen de Santa Maria de la Asuncion significé su permanencia y
cohesion social a través de las redes de poder por varios siglos, y se puede analizar desde su
arribo al pueblo de Amozoc, en 1554, hasta 1904 con el robo de la imagen fundacional, pero
aun asi los mayordomos y la poblacion de Amozoc continuaron solventando los gastos de la
festividad anual y de la cofradia titular con las nuevas imagenes adquiridas en el siglo XX. La
historia devocional de un pueblo como Amozoc favorece la accesibilidad a pequefia escala de
ciertos fendmenos que en otros espacios también ocurrieron, si bien con caracteristicas propias,
pero el enfoque microhistorico reconoce el significado de su acontecer a la luz de un contexto
especifico para los estudios de fendmenos mas complejos, como la politica de la monarquia

hispanica y la conformacion de los Estados nacionales.

LD LD LD DO L0 6D LI 6D LD LD LD 0D ED 0D
CPVICISIVICICOVI O VIV I VI VIV Y

203



INDICE DE IMAGENES

Imagen 1.1 Traza cuadricular del pueblo de Amozoc, 1563

Imagen 1.2 Asentamientos indios cercanos al pueblo de Amozoc

Imagen 1.3 Arcadas del claustro conventual de Amozoc

Imagen 1.4 Corredor sur del claustro conventual de Amozoc

Imagen 1.5 Sala De Profundis del convento de Amozoc

Imagen 1.6 Antiguo portal de peregrinos del claustro de Amozoc

Imagen 1.7 Portada de la iglesia conventual de Amozoc

Imagen 2.1 Boveda de cafion corrido con lunetos de la iglesia conventual de Amozoc
Imagen 2.2 Contrafuertes internos de la iglesia conventual de Amozoc

Imagen 2.3 Cupula de la iglesia conventual de Amozoc

Imagen 2.4 Vista del muro sur de la iglesia conventual de Amozoc

Imagen 2.5 Antigua torre-campanario de la iglesia conventual de Amozoc

Imagen 2.6 Restos de la cubierta del claustro alto del convento de Amozoc

Imagen 2.7 Boveda de cafidon con lunetos de la iglesia parroquial de Amozoc

Imagen 2.8 Cuadro de Los desposorios misticos de la Virgen y san José, 1710
Imagen 2.9 Cuadro de La visitacion, 1710

Imagen 2.10 Fragmento del Mapa de Amozoque, 1711

Imagen 2.11 Retablo de la capilla de Jesus Nazareno en la parroquia de Amozoc
Imagen 2.12 Antiguo curato del partido de Amozoc

Imagen 2.13 Cuadro de &nimas del purgatorio del barrio de San Antonio de Padua, Amozoc
Imagen 2.14 Templo de Santiago Apdstol de Amozoc

Imagen 2.15 Procesion con la imagen de Jesus Nazareno, Amozoc

Imagen 3.1 Alegoria de La Preciosa Sangre de Cristo y los Santos Sacramentos, 1800
Imagen 3.2 Acta de esclavitud a Nuestra Sefiora de la Asuncidn, patrona de Amozoc
Imagen 3.3 Imagen de Santa Maria de la Asuncion de Roma en el altar mayor, 1923
Imagen 3.4 Imagen de la antigua santa patrona en la parte superior del ciprés

Imagen 3.5 Pbro. Daniel Vera y Ramirez

Imagen 3.6 Altar mayor de la iglesia parroquial de Amozoc

Imagen 3.7 Relato del incendio parroquial por el parroco Daniel Vera y Ramirez
Imagen 3.8 Concesion de indulgencias del arzobispo Pedro Vera y Zuria

Imagen 3.9 Retrato de don Juan Cortés Jiménez

G L0 0D 0D LD DOV LD 0D LD LD LD LD 0D &
CPVICISIVICICOVI O VIV I VI VIV Y

204



Imagen 3.10 Estacion del ferrocarril en Amozoc

Imagen 3.11 Inmueble novohispano de Amozoc del conjunto arquitectonico llamado “casas
coloradas”

Imagen 3.12 Retrato del matrimonio de Miguel Valencia y Fortunata Lopez
Imagen 3.13 Retrato de don Manuel Lopez Rojas

Imagen 3.14 Cristeros de Amozoc, 1927

Imagen 3.15 Cerro Tzotzocola, Cuauhtinchan

Imagen 3.16 Pbro. Miguel Guevara Picazo

Imagen 3.17 Cristero Fortunato Lopez Luna

Imagen 3.18 Vista de la arbolada del atrio parroquial de Amozoc

Imagen 3.19 Retrato de la sefiorita Maria Amelia Gasca Ruiz

Imagen 3.20 Rostro impactado de la imagen de Santa Maria de la Asuncion
Imagen 3.21 Retrato de don Tiburcio Valencia

Imagen 3.22 Imagen de Santa Maria de la Asuncion de Barcelona, 1929

INDICE DE TABLAS

Tabla I Listado de guardianes del convento de Amozoc, 1582-1641

Tabla IL.I Listado de curas parrocos del partido de Amozoc, 1641-1799

Tabla IL.IT Cargo y data de la cofradia del Santisimo Sacramento, 1636, 1649, 1685, 1728, 1743,
1771

Tabla IL.III Cargo y data de la cofradia de las Benditas Animas del Purgatorio, 1636, 1649,
1685, 1753, 1770, 1793

Tabla IIL.I Listado de curas parrocos de la parroquia de Amozoc, 1800-2016

Tabla IIL.II Mayordomos y fiscales del barrio de San José de los Ranchos, 1926-1929

Tabla IIL.IIT Registro de templos en el municipio de Amozoc, 2 de agosto de 1926

FUENTES INFORMATIVAS

Fondos Documentales
AGI Archivo General de Indias (PARES)
AGN Archivo General de la Nacion
AHMTHP Archivo Historico Municipal de Tecali de Herrera, Puebla
%

AL DA AR DAL AL AL AL AT AT A A LA L AL A
COVPVPVPIVIVIUPV99V9 V9999

205



AMAMP Archivo Municipal de Amozoc de Mota, Puebla
APSMAAP  Archivo Parroquial de Santa Maria de la Asuncion, Amozoc, Puebla

BNAH Biblioteca Nacional de Antropologia e Historia, INAH
BP Biblioteca Palafoxiana

CEHM Centro de Estudios de Historia de México Carso
HESP Hemeroteca El Sol de Puebla

HEJNT Hemeroteca Estatal Juan Nepomuceno Troncoso
Bibliografia

Anales de Tecamachalco 1398-1590. Introduccion, traduccién y paleografia por
Eustaquio Celestino Solis y Luis Reyes Garcia. México: FCE, 1992.

Aboites, Luis, y Loyo, Engracia. “La construccion del nuevo Estado, 1920-1945”. En
Velasquez Garcia, Erik, et al., Nueva historia general de México. Novena reimpresion. México:
El Colegio de México, 2019, pp. 595-651.

Aceves Avila, Roberto. “Que es bueno y util invocarles”. Continuidad y cambio en
las practicas y devociones religiosas en Guadalajara, 1771-1900. Prologo de Jacques Lafaye.
Meéxico: El Colegio de Jalisco, 2018.

Acufia, René. Relaciones geogrdficas del siglo XVI: Tlaxcala. Tomo 1. México: UNAM,
1984.

Advenimiento de SS. MM. II. Maximiliano y Carlota al trono de México. México:
Imprenta de J. M. Andrade y F. Escalante, 1864.

Aguilar Garcia, Carolina Yeveth. La tercera orden franciscana de la ciudad de México,
siglo XVIII. Tesis de maestria en Historia. México: UNAM, IIH, 2014.

Aguirre Salvador, Rodolfo. “La organizacion de cofradias del arzobispado de México
por Aguiar y Seixas”. En Martinez Lopez-Cano, Maria del Pilar, y Cervantes Bello, Francisco
Javier (coords.). Expresiones y estrategias. La Iglesia en el orden social novohispano. México:
UNAM, BUAP, ICSyH, 2017, pp. 267-294.

----- . “La secularizacion de doctrinas en 1748, argumentos y realidades. El caso del
arzobispado de México”. En XI. Jornada Interescuelas, Departamento de Historia. San Miguel
de Tucumén: Universidad de Tucuman, 2007, pp. 7-19. https://cdsa.aacademica.org/000-
108/387.pdf.

----- . “Problematicas y actores en torno a la secularizacion de doctrinas en Nueva Espana,
y

AL DA AR DAL AL AL AL AT AT A A LA L AL A

QP CHGVIVGVICGRP GRG0 % %
206



siglos XVI-XVII”, Ciclo de videoconferencias sobre las conmemoraciones: V Centenario de
la conquista y Bicentenario de la Consumacion de la Independencia. Universidad Pontificia de
Meéxico. Conferencia virtual, 22 de septiembre de 2021. https://www.facebook.com/UPontificia/
videos/1258156484609475.

Alberro, Solange. “Los indios y los otros: miradas cruzadas. Tlaxcala, México, Madrid,
1753-1779 (;,?)”. En Alberro, Solange, y Gonzalbo Aizpuru, Pilar. La sociedad novohispana:
estereotipos y realidades. México: El Colegio de México, Centro de Estudios Historicos, 2013,
pp- 229-392.

Album que el Ilmo. y Rmo. Sr. Arzobispo Dr. y Maestro D. Ramén Ibarra y Gonzdlez y
el clero secular y regular de la Arquidiécesis de Puebla de los Angeles (México) dedican a S.
S. Pio X. México: 1913.

Alvarez Icaza Longoria, Maria Teresa. La secularizacion de doctrinas y misiones en el
arzobispado de México, 1749-1789. México: UNAM, IIH, 2019.

----- . “Las cofradias en los pueblos de indios del arzobispado de México. Iniciativa,
mediacion e intervencion”. En Cervantes Bello, Francisco Javier y Martinez Lopez-Cano,
Maria del Pilar (coords.). La construccion de la feligresia. Control, negociacion y conflicto en
la Iglesia novohispana. México: UNAM, BUAP, 2021, pp. 249-279.

Andrade Campos, Alejandro Julian. José Patriarca Universal: Uso y funcion de las
representaciones josefinas en la Puebla de la segunda mitad del siglo XVIII. Ensayo académico
maestria en Historia del Arte. México: UNAM, FFyL, IIE, 2016.

----- . “Tradicidn, intelecto e identidad en la pintura poblana del siglo XVII: el
establecimiento de un didlogo pictérico con Cristobal de Villalpando”. En Andrade Campos,
Alejandro Julidan (ed.). Cristobal de Villalpando. Esplendor barroco de Puebla. Espaia:
Gobierno del Estado de Puebla, Consejo Estatal para la Cultura y las Artes de Puebla, Museo
Internacional del Barroco, 2018, pp. 77-93.

Apango Lopez, Eduardo. “Amozoc”. En Puebla en la mirada de sus cronistas. Tomo 1V.
Meéxico: Consejo de la Cronica del Estado de Puebla, SEP, Secretaria de Cultura y Turismo, El
Errante Editor, 2018, pp. 185-196.

Arriaga Rivera, Armando. El urbanismo en los pueblos novohispanos: Tlaxcalay Toluca,
1519-1821. Tesis de doctorado en Humanidades: Estudios Historicos. México: Universidad del
Estado de México, 2017.

Avila, Alfredo, y Jauregui, Luis. “La disolucion de la monarquia hispanica y el proceso
de independencia”. En Velasquez Garcia, Erik, et al., Nueva historia general de México. Novena

reimpresion. México: El Colegio de México, 2019, pp. 355-396.
AL AL AL L AT AL AL AL L L AL AL NT AL AL AL 1

(&)

QP CHGVIVGVICGRP GRG0 % %
207



Bazarte Martinez, Alicia. “Las limosnas de las cofradias: su administracion y destino”.
En Martinez Lopez-Cano, Maria del Pilar, et al. (coords.). Cofradias, Capellanias y Obras Pias
en la América colonial. México: UNAM, IIH, 1998, pp. 65-74.

Benitez de Unanue, Maria Pia. “Templos conventuales: Instrumentos de evangelizacion™.
En Perales Piqueres, Rosa, y Benitez de Undnue, Maria Pia (coords.). Los conventos del siglo
XVI de Puebla y Morelos. Patrimonio Cultural Mundial. México: UPAEP, 2018, pp. 85-103.

Blancarte Pimentel, Roberto J. Historia de la Iglesia catolica en México. México: El
Colegio Mexiquense, FCE, 1993.

Borromeo, Carlos. Instrucciones de la fabrica y del ajuar eclesiasticos. Introduccion,
traduccion y notas de Bulmaro Reyes Coria, nota preliminar de Elena Isabel Estrada de Gerlero,
notas contextuales de Paola Barocchi. 2% edicion. México: UNAM, 2010.

Bravo Arriaga, Maria Dolores. “La fiesta publica: su tiempo y su espacio”. En Rubial
Garcia, Antonio (coord.). Historia de la vida cotidiana en México: tomo II: La ciudad barroca.
Meéxico: El Colegio de México, FCE, 2005, pp. 435-460.

Burrieza Sanchez, Javier. “Juan de Palafox, historia de su ‘fama de santidad’”, Biblioteca:
estudio e investigacion, nim. 27, 2012, pp. 80-108. https://docplayer.es/45933445-Juan-de-
palafox-historia-de-su-fama-de-santidad-javier-burrieza-sanchez-universidad-de-valladolid.
html.

Callahan, William J. “Las cofradias y hermandades de Espafia y su papel social y
religioso dentro de una sociedad de estamentos”. En Martinez Lopez-Cano, Maria del Pilar,
et al. (coords.). Cofradias, capellanias y Obras Pias en la América colonial. México: UNAM,
IIH, 1998, pp. 35-47.

Campos y Fernandez de Sevilla, Francisco Javier. Cofradia de San José en el Mundo
Hispanico. Espafia: IEIHA, 2014.

Carbajal Lopez, David. “Velas, religion y politica en la Nueva Espafia del siglo de las
Luces”, Temas Americanistas, nam. 33, 2014, pp. 1-30. https://revistascientificas.us.es/index.
php/Temas Americanistas/article/view/14544/12604.

Castafieda Garcia, Rafael. “Introduccion”. En Castafieda Garcia, Rafael, y Pérez Luque,
Rosa Alicia (coords.). Entre la solemnidad y el regocijo: fiestas, devociones y religiosidad en
Nueva Espaiia y el mundo hispanico. México: El Colegio de Michoacan, CIESAS, 2015, pp.
11-25.

Castro Gutiérrez, Felipe. “Los ires y devenires del fundo legal de los pueblos indios”.
En Martinez Lopez-Cano, Maria del Pilar (coord.). De la historia economica a la historia
social y cultural. Homenaje a Gisela von Wobeser. México: UNAM, IIH, 2015, pp. 69-104.

DD EDEABDEA T AT AL AL AL AL AL AL AL AL A

QP CHGVIVGVICGRP GRG0 % %
208



Castro Morales, Efrain. “Noticias documentales acerca de la construccion de la Iglesia
de San Miguel de Huejotzingo, Puebla”, Boletin de Monumentos Historicos, nim. 4, enero-
diciembre, 1980, pp. 5-16. https://revistas.inah.gob.mx/index.php/boletinmonumentos/article/
view/12763/13882.

Ceballos Ramirez, Manuel. “Iglesia y religiosidad en México hacia 1858”. En Wobeser,
Gisela von (coord.). 1810, 1858, 1910. México en tres etapas de su historia. México: FCE,
UNAM, El Colegio de México, Academia Mexicana de la Historia, 2022, pp. 337-355.

----- . “La Iglesia catolica en el Porfiriato y en la Revolucion (1876-1929)”. En Rubial,
Antonio, et al. Historia minima de la Iglesia catolica en México. México: El Colegio de México,
2021, pp. 159-214.

Cervantes Bello, Francisco Javier. “El impulso de las capellanias, el clero y el territorio
episcopal, Puebla, c. 1600-1640”. En Martinez Lopez-Cano, Maria del Pilar, y Cervantes Bello,
Francisco Javier (coords.). La Iglesia y sus territorios, siglos XVI-XVIII. México: UNAM, IIH,
BUAP, 2020, pp. 209-241.

----- . “Las reformas eclesidsticas y la territorializacion del obispado de Puebla, c. 1570-
1660”. En Martinez Lopez-Cano, Maria del Pilar, y Cervantes Bello, Francisco Javier (coords.).
Reformas y resistencias en la Iglesia novohispana. México: UNAM, I1H, 2014, pp. 167-200.

Collado Herrera, Maria del Carmen. “El espejo de la élite social (1920-1940)”. En De
los Reyes, Aurelio (coord.). Historia de la vida cotidiana en México: tomo V: vol. I: Siglo XX.
Campo y ciudad. México: El Colegio de México, FCE, 2006, pp. 89-125.

Connaughton, Brian. “De las reformas borbonicas a la Reforma mexicana (1750-1876)”.
En Rubial, Antonio, et al. Historia minima de la Iglesia catolica en México. México: El Colegio
de México, 2021, pp. 89-157.

----- . Entre la voz de Dios y el llamado de la patria. Religion, identidad y ciudadania en
Meéxico, siglo XIX. México: FCE, UAM-Iztapalapa, 2010.

Cortés Pliego, Cristopher. Cuando los Angeles sangran. La Persecucion Religiosa en
la Arquidiocesis de Puebla de 1910-1940. Tesina de Teologia sobre la Historia de la Iglesia en
M¢éxico. México: Pontificio Seminario Mayor Palafoxiano Angelopolitano, 2007.

Cruz Rangel, José Antonio. “Cofradias indigenas en el obispado de Tlaxcala. Una
pasion cruenta (siglos XVI-XVII)”. En Bazarte Martinez, Alicia, y Cruz Rangel, José Antonio
(coords.). Entre el cielo y la tierra. Cofradias iberoamericanas durante la Colonia, México:
Secretaria de Cultura, INAH, 2023, pp. 77-137.

Cuadriello Aguilar, Jaime Genaro. “San José en Tierra de gentiles: ministro de Egipto y

virrey de las Indias”, Memoria MUNAL, nim. 1, otofio-invierno, 1989, pp. 5-33.

AL DA AR DAL AL AL AL AT AT A A LA L AL A
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

209



Cuenya Mateos, Miguel Angel, y Contreras Cruz, Carlos. Puebla de los Angeles. Una
ciudad en la historia. México: Océano, 2012.

De Ciudad Real, Antonio. Tratado curioso y docto de las grandezas de la Nueva Esparia.
Edicion, estudio, apéndices, glosarios e indices por Josefina Garcia Quinta y Victor M. Castillo
Farreas. Tomo II. México: UNAM, I1H, 1993.

De la Mota y Escobar, fray Alonso. Memoriales del Obispo de Tlaxcala. Un recorrido
por el centro de México a principios del siglo XVII. Introduccion y notas de Alba Gonzélez
Jacome. México: SEP, 1987.

Del Castillo Sanchez, Andrés. “Los misioneros teatinos en Asia durante los siglos XVII
y XVIII”. En Corsi, Elisabetta (coord.). Ordenes religiosas entre América y Asia. Ideas para
una historia misionera de los espacios coloniales. México: El Colegio de México, Centro de
Estudios de Asia y Africa, 2008, pp. 189-204.

De Mendieta, fray Geronimo. Historia Eclesiastica Indiana: obra escrita a fines del
siglo XVI. Libro tercero. México: Antigua Libreria, 1870.

----- . “Relacion de lo que hicieron y pasaron los indios del pueblo de Quauhtinchan, por
no perder la doctrina y el amparo de los frailes de S. Francisco”. En Garcia Icazbalceta, Joaquin.
Nueva coleccion de documentos para la Historia de México. 1. Cartas de religiosos de Nueva
Esparia 1539-1594. México: Antigua Libreria de Andrade y Morales, Sucesores, 1886, pp. 70-
91.

De Oroz, fray Pedro, De Mendieta, fray Jeronimo, y Sudrez, fray Francisco, Relaciones
de la descripcion de la provincia franciscana del Santo Evangelio. Hecha el aiio de 1585.
Introduccion y notas de Fidel de J. Chauvet. México: Imprenta Mexicana de Juan Aguilar
Reyes, 1947.

Diccionario de autoridades (1726-1736). T. 111, 1732. https://apps2.rae.es/DA.html.

Dib Alvarez, Dolores. “Claustros y otras dependencias”. En Perales Piqueres, Rosa,
y Benitez de Unanue, Maria Pia (coords.). Los conventos del siglo XVI de Puebla y Morelos.
Patrimonio Cultural Mundial. México: UPAEP, 2018, pp. 105-121.

Duarte, Carlos F. Catalogo de obras artisticas mexicanas en Venezuela: periodo
hispanico. México: UNAM, IIE, 1998.

Durston, Alan. “Un régimen urbanistico en la América Hispana colonial: el trazado de
damero durante los siglos XVIy XVII”, Historia, vol. 28, 1994, pp. 59-115. http://revistahistoria.
uc.cl/index.php/rhis/article/view/15755/12849.

Dussel, Enrique. Historia General de la Iglesia en América Latina, t. 1. Introduccion

general. Salamanca: CEHILA, Ediciones Sigueme, 1983.
AL AL AL L AT AL AL AL L L AL AL NT AL AL AL 1

o &)

QP CHGVIVGVICGRP GRG0 % %
210



Egido, Tedfanes. “Politica y religiosidad en el barroco espanol: el fracasado patronato
de San José sobre Espafia y sus dominios (1679)”, Revista de Estudios Josefinos. San José en el
siglo XVIII, Actas del Tercer Simposio Internacional (Montreal, Septiembre 1980), ano XXXV,
nam. 69-70, 1981, pp. 671-681.

Escalante Gonzalbo, Pablo, y Rubial Garcia, Antonio. “El dmbito civil, el orden y las
personas”. En Escalante Gonzalbo, Pablo (coord.). Historia de la vida cotidiana en México:
tomo I: Mesoameérica y los ambitos indigenas de la Nueva Esparia. México: El Colegio de
Meéxico, FCE, 2004, pp. 413-441.

----- , ¥ Rubial Garcia, Antonio. “Los pueblos, los conventos y la liturgia”. En Escalante
Gonzalbo, Pablo (coord.). Historia de la vida cotidiana en México: tomo I: Mesoamérica y los
ambitos indigenas de la Nueva Esparia. México: El Colegio de México, FCE, 2004, pp. 367-
390.

Espinosa Spinola, Gloria. Arquitectura de la conversion y evangelizacion en la Nueva
Espaiia durante el siglo XVI. Almeria: Universidad de Almeria, Servicio de Publicaciones,
1998.

----- . “La arquitectura mendicante novohispana del siglo XVI: evolucion constructiva”,
Cuadernos de Arte de la Universidad de Granada, nim. 27, 1996, pp. 55-63. https://revistaseug.
ugr.es/index.php/caug/article/view/10790/8869.

Fatés, Guillermo, y Borras, Gonzalo M. Diccionario de términos de arte y arqueologia.
Madrid: Alianza Editorial, 1988.

Fernandez Muioz, Yolanda. “Modelos arquitectonicos europeos y su influencia en los
conjuntos conventuales novohispanos”. En Perales Piqueres, Rosa, y Benitez de Unénue, Maria
Pia (coords.). Los conventos del siglo XVI de Puebla y Morelos. Patrimonio Cultural Mundial.
Meéxico: UPAEP, 2018, pp. 37-59.

----- , y Pizarro Gémez, Francisco Javier. “Transferencias de modelos constructivos y
arquitectonicos entre Extremadura y América: El caso de los conventos de la orden franciscana
en la Nueva Espafia”, Graffylia, afio 13, nim. 20, enero-junio, 2015, pp. 76-86. http://cmas.siu.
buap.mx/portal_pprd/work/sites/filosofia/resources/PDFContent/1330/007.pdf.

Fibela Lona, Catalina J. “Mesones en el Camino Real: lugares de resguardo, almacén y
convivencia”, Revista Chicomoztoc, vol. 3, nim. 6, julio-diciembre, 2021, pp. 131-163. https://
revistas.uaz.edu.mx/index.php/chicomoztoc/article/view/1098/1007.

Flores Dorantes, Felipe de Jesus, y Ruiz Torres, Rafael A. “Las bandas de viento: una
rica y ancestral tradicion”. En Flores Mercado, Georgina (coord.). Bandas de viento en México.
México: INAH, 2015, pp. 183-205.

Y Y Y Y Y Y Y Y YT Y Y Y Y Y Y T
\IA T AT AT AL AL A LA LA T AT A LA L& L g L4 T4 T
211



Flores Marini, Carlos. “La arquitectura de los conventos en el siglo XVI”, Artes de
Meéxico, num. 86/87, ano XIII, 1966, pp. 5-10.

Frassani, Alessia. Artistas, mecenas y feligreses en Yanhuitlan, Mixteca Alta, siglos XVI-
XXI. Trad. Patricia Torres Londofio. México: UNAM, IIE, Universidad de los Andes, 2017.

Garciadiego Dantéan, Javier. “La Revolucion”. En Escalante Gonzalbo, Pablo, et al.
Nueva historia minima de México. Tercera reimpresion. México: El Colegio de México, Centro
de Estudios Historicos, 2019, pp. 226-262.

Garcia Martinez, Bernardo. “La época colonial hasta 1760”. En Escalante Gonzalbo,
Pablo, et al. Nueva historia minima de México ilustrada. México: El Colegio de México, 2008,
pp. 111-195.

----- . “La época colonial hasta 1760”. En Escalante Gonzalbo, Pablo, et al. Nueva
historia minima de México. Tercera reimpresion. México: El Colegio de México, Centro de
Estudios Historicos, 2019, pp. 58-112.

----- . “Los afos de la conquista”. En Velasquez Garcia, Erik, et al. Nueva historia
general de México. Novena reimpresion. México: El Colegio de México, 2019, pp. 169-215.

----- . “Los afios de la expansion”. En Velasquez Garcia, Erik, et al. Nueva historia
general de México. Novena reimpresion. México: El Colegio de México, 2019, pp. 217-262.

Garcia Saiz, Maria Concepcion. La pintura colonial en el Museo de América (I): La
escuela mexicana. Madrid, Espafia: Ministerio de Cultura, Direccion General del Patrimonio
Artistico, Archivos y Museos, Patronato Nacional de Archivos, 1980.

Garibay Alvarez, Jorge, y Pefia Espinosa, Jesus Joel. Inventario general de manuscritos
de la Biblioteca Palafoxiana. México: Secretaria de Gobierno del Estado de Puebla, Fundacion
Mapfre Talavera, ADABU, Biblioteca Palafoxiana, 2004.

Gerhard, Peter. “Congregaciones de indios en la Nueva Espaiia antes de 15707, Historia
Mexicana, vol. 26, num. 3, enero-marzo, 1977, pp. 347-395. https://historiamexicana.colmex.
mx/index.php/RHM/article/view/2776/2286.

----- . Geografia historica de la Nueva Esparia 1519-1821, trad. Stella Mastrangelo.
México: UNAM, 1986.

----- . “Un censo de la didcesis de Puebla en 1681, Historia Mexicana, vol. 30, nim.
4, abril-junio, 1981, pp. 530-560. https://historiamexicana.colmex.mx/index.php/RHM/article/
view/2630.

Girard, Albert. El comercio francés en Sevilla y Cadiz en tiempo de los Habsburgo.
Contribucion al estudio del comercio extranjero en la Esparia de los Siglos XVI al XVIII.

Espaia: Editorial Renacimiento, Centro de Estudios Andaluces, 2006.

Y Y Y Y Y Y Y Yy Y Y Y Y
CPVICISIVICICOVI O VIV I VI VIV Y
212



Goémez de Orozco, Federico. “Memoriales del Obispo de Tlaxcala fray Alonso de la
Mota y Escoba”, Anales del Instituto Nacional de Antropologia e Historia, vol. 1, num. 1, 1945,
pp- 191-306. https://revistas.inah.gob.mx/index.php/anales/article/view/7042.

----- . “Devociony bien comun. Las autoridades indias de Tepeaca, siglos XVI-XVIII”. En
Gomez Garcia, Lidia E. (comp.). La huella de una conquista. Tepeaca en la época novohispana.
Meéxico: Editorial Cariatide, 2021, pp. 105-126.

----- . “El impacto de la secularizacién de las parroquias en los pueblos indios del
obispado de Puebla siglos XVII-XVIII”. En Palafox. Obra y legado. Memorias del ciclo de
conferencias sobre la vida y obra de Juan de Palafox y Mendoza. México: H. Ayuntamiento de
Puebla, IMACP, 2011, pp. 213-236.

----- . “El primer templo de la Catedral de Puebla”. En Cordero Arce, Maria Teresa, y
Vazquez Ramirez, Francisco. Antigua Catedral de Puebla. México: Gobierno del Estado de
Puebla, Secretaria de Cultura y Turismo, 2018, pp. 51-66.

----- . La construccion del Estado nacional desde la perspectiva de los pueblos indios en
Puebla (1765-1920). México: EyC, 2010.

----- . “Las fiscalias en la ciudad de los Angeles, siglo XVII”. En Castro Gutiérrez, Felipe
(coord.). Los indios y las ciudades de Nueva Esparia. México: UNAM, IIH, 2010, pp. 173-195.

----- . Los anales nahuas de la ciudad de Puebla de los Angeles, siglos XVI y XVII.
Escribiendo la historia indigena como aliados del rey catdlico de Esparia. Puebla: Ayuntamiento
de Puebla-Gerencia del Centro Historico, UNESCO, Universidad de Rutgers, 2018.

----- , Y Mauleon Rodriguez, Gustavo. “La magnificencia del culto litargico y devocional
en los pueblos de indios del obispado de Tlaxcala, siglos XVI y XVII: las capillas de musica”.
En Mauleon Rodriguez, Gustavo (coord.). Miradas al patrimonio musical universitario: solfas,
letras, figuras y artilugios. México: BUAP, Biblioteca José Maria Lafragua, 2017, pp. 45-60.

----- , y Tlatelpa Garrido, Cristobal Arturo. “Tierra llana y a partes aspera y montuosa:
La relevancia de la fundacion de Villa Segura de la Frontera (Tepeaca, Pue.)”. En Fraile Martin,
Isabel (dir.). 500 arios de la Villa Segura de la Frontera al Tepeaca de hoy. Primer Cabildo de
Puebla y del Centro de México. México: Editorial Cariatide, 2020, pp. 17-66.

Gomez Lucio, Josué Alonso. La incidencia de la poblacion y sus oficios, en la estructura
ydistribucion de las parroquias de San José y Analco. Tesis de licenciatura en Historia. México:
BUAP, 2017.

Gonzalbo Aizpuru, Pilar. “La vida en la Nueva Espafia”. En Escalante Gonzalbo, Pablo, et
al. Historiaminimade lavida cotidiana en México. 2" reimpresion. México: El Colegio de México,

Centro de Estudios Historicos, Seminario de la Historia de la vida cotidiana, 2018, pp. 49-118.

AL DA AR DAL AL AL AL AT AT A A LA L AL A
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

213



----- . “Los padrones del Sagrario como fuente para la historia”. En Mazin, Oscar, y
Sanchez de Tagle, Esteban. (coords.). Los “padrones” de confesion y comunion de la Parroquia
del Sagrario Metropolitano de la ciudad de México. México: El Colegio de México, Centro de
Estudios Historicos, Red Columnaria, 2009, pp. 81-87.

Gonzalez Flores, Maria Areli (coord.). Archivo Historico del Venerable Cabildo
Metropolitano de Puebla. Inventario y Guia de series documentales. México: ADABI, 2017.

Gonzélez Gonzalez, Enrique. “Oidores contra canénigos. El primer capitulo de la
pugna en torno a los estatutos de la Real Universidad de México, 1553-1570”. En Pérez Puente,
Leticia, y Castillo Flores, Gabino (coords.). Poder y privilegio: cabildos eclesiasticos en Nueva
Esparia, siglos XVI a XIX. México: UNAM, IIUE, 2016, pp. 49-71.

Gonzalez-Hermosillo Adams, Francisco, y Reyes Garcia, Luis. El codice de Cholula. La
exaltacion testimonial de un linaje indio. 1* ed. México: INAH, CIESAS, Gobierno del Estado
de Puebla, 2002.

Gonzalez Montes, Soledad. “La fiesta interminable: celebraciones publicas y privadas
en un pueblo campesino del estado de México”. En De los Reyes, Aurelio (coord.). Historia de
la vida cotidiana en México: tomo V: vol. I: Siglo XX. Campo y ciudad. México: El Colegio de
México, FCE, 2006, pp. 365-397.

Gonzalez Morfin, Juan. EI Conflicto religioso en México y Pio XI. México: Minos Tercer
Milenio, 2009.

----- . La Guerra de los Cristeros. Hitos y mitos. México: Panorama, 2017.

Gonzalez Ortega, Diana Eugenia. Las cofradias de Xalapa de 1750 a 1800. Tesis de
doctorado en Historia y Estudios Regionales. México: Universidad Veracruzana, ITHS, 2011.

Guerra, Francois-Xavier. México: del Antiguo Régimen a la Revolucion, I. Trad. Sergio
Fernandez Bravo. 2* edicion. México: FCE, 1991.

Guillén Villafuerte, José Javier. Auxilios para el rey de Espariia. Fiscalidad extraordinaria
y sociedad en una época de guerras atlanticas. La intendencia de Chiapas, 1780-1821. Tesis de
licenciatura en historia. México: BUAP, 2018.

Hamnett, Brian R. Historia de México. Trad. Carmen Martinez Gimero (1* edicion)
y Axel Alonso Valle (actualizaciones 2* edicioén y capitulos 8 y 9). 2% edicion. México: Akal,
2013.

Hernédndez Garcia, Javier Valentin. “Maés alld de la fe... logistica de guerrilla”. En
Ramirez Padilla, Marco Fabrizio (coord.). La guerra de religion en México (1926-1929).
Meéxico: Palabras de Clio, 2014, pp. 103-122.

Hernandez, Jorge F. La soledad del silencio. Microhistoria del santuario de Atotonilco.

DD EDEABDEA T AT AL AL AL AL AL AL AL AL A

QP CHGVIVGVICGRP GRG0 % %
214



Primera reimpresion. México: FCE, Universidad de Guanajuato, 1996.

Horcasitas, Fernando. Teatro ndhuatl I. Epocas novohispana y moderna. 2* ed. México:
UNAM, 2004.

Jauregui, Luis. “Las reformas borbonicas”. En Escalante Gonzalbo, Pablo, et al. Nueva
historia minima de México ilustrada. 1* ed. México: El Colegio de México, 2008, pp. 197-243.

----- . “Las reformas borbonicas”. En Escalante Gonzalbo, Pablo, et al. Nueva historia
minima de México. Tercera reimpresion. México: El Colegio de México, Centro de Estudios
Historicos, 2019, pp. 113-136.

Jimarez Caro, Luz del Carmen. Tipologia de los templos conventuales poblanos.
Andlisis arquitecténico comparativo. México: BUAP, ICSyH, PROMEP, Area de estudios del
Patrimonio Cultural, 2008.

Kirchhoff, Paul, Odena Giiemes, Lina, y Reyes Garcia, Luis. Historia tolteca-chichimeca.
México: FCE, CIESAS, Gobierno del Estado de Puebla, 1989.

Knight, Alan. La Revolucion mexicana. Del porfiriato al nuevo régimen constitucional.
Trad. Luis Cortés Bargall6. México: FCE, 2010.

Knowlton, Robert J. Los bienes del clero y la Reforma Mexicana, 1856-1910. Trad.
Juan José Utrilla. México: FCE, 1985.

Kubler, George. Arquitectura Mexicana del siglo XVI. Trad. Roberto de la Torre,
Graciela de Garay y Miguel Angel de Quevedo. México: FCE, 1984,

LaFrance, David G. La Revolucion Mexicana en el estado de Puebla 1910-1935.
México: EyC, 2010.

Lajous Vergas, Roberta. Historia minima de las relaciones exteriores de México, 1821-
2000, 1* ed. 2* reimpresion. México: El Colegio de México, 2013.

Lavrin, Asuncion. “Cofradias novohispanas: economias material y espiritual”. En
Martinez Lopez-Cano, Maria del Pilar, et al. (coords.). Cofradias, Capellanias y Obras Pias en
la América colonial. México: UNAM, IIH, 1998, pp. 49-64.

Le Goff, Jacques. ;Realmente es necesario cortar la historia en rebanadas? Trad. Yenny
Enriquez. Segunda reimpresion. México: FCE, 2022.

Levaggi, Abelardo. “Republica de indios y reptblica de espafioles en los reinos de las
Indias”, Revista de Estudios Historico-Juridicos, nim. 23,2001, pp. 419-428. http://www.reh;.
cl/index.php/rehj/article/view/340/326.

Libro de los guardianes y gobernadores de Cuauhtinchan (1519-1640). Paleografia,
introduccion y notas de Constantino Medina Lima. México: CIESAS, 1995.

Lockhart, James. Los nahuas después de la conquista. Historia social y cultural de los

AL DA AR DAL AL AL AL AT AT A A LA L AL A

QP CHGVIVGVICGRP GRG0 % %
215



indios del México central, del siglo XVI al XVIII. Trad. Roberto Reyes Mazzoni. México: FCE,
1999.

Lopez Alsina, Fernando. “El encuadramiento eclesidstico como espacio de poder: de la
parroquia al obispado”. En Iglesia Duarte, José Ignacio de la, y Martin Rodriguez, Jos¢ Luis
(coords.). Los espacios de poder en la Espaiia Medieval, XII Semana de Estudios Medievales.
Néjera: Instituto de Estudios Riojanos, 2002, pp. 425-457.

Lopez Meléndez, Diana. De la colina al valle: las etapas de construccion mondstica en
Cuauhtinchan (1527-1593). Tesina de licenciatura en Historia. México: UNAM, FFyL, 2014.

Lépez-Yarto Elizalde, Amelia. “El esplendor de la liturgia eucaristica: el monumento y
el arca del Jueves Santo de la Catedral de Toledo”. En Rivas Carmona, Jesus (coord.). Estudios
de plateria. Espafia: Universidad de Murcia, 2006, pp. 379-400.

Los Anales del Barrio de San Juan del Rio. Cronica indigena de la ciudad de Puebla,
siglo XVII. Estudio introductorio y paleografia de Lidia E. Gomez, Celia Salazar y Maria Elena
Stefanon. México: BUAP, ICSyH, CONACULTA, 2000.

Loyo Bravo, Engracia. “El México revolucionario (1910-1940)”. En Escalante Gonzalbo,
Pablo, et al. Historia minima de la vida cotidiana en México. 2°* reimpresion. México: El Colegio
de México, Centro de Estudios Historicos, Seminario de la Historia de la vida cotidiana, 2018,
pp. 173-239.

Lugo Olin, Maria Concepcién. “Enfermedad y muerte en la Nueva Espana”. En Rubial
Garcia, Antonio (coord.). Historia de la vida cotidiana en México: tomo II: La ciudad barroca.
Meéxico: El Colegio de México, FCE, 2005, pp. 555-586.

Maldonado Macias, Humberto. “La ‘esclavonia mariana’ en Nueva Espana. La Carta de
esclavitud, devociones y propdsitos del padre Matias Blanco, S. J. (1682)”, Saber Novohispano,
nam. 2, 1995, pp. 399-412. https://www.iifilologicas.unam.mx/pnovohispano/uploads/95saber-
novo/art27 95.pdf.

Marichal, Carlos. “Las guerras imperiales y los préstamos novohispanos”, Historia
Mexicana, vol. 39, nim. 34, abril-junio, 1990, pp. 881-907. https://historiamexicana.colmex.
mx/index.php/RHM/article/view/2136/3022.

Marquez Murad, Juan Manuel. “El mapa de Cuauhtinchan MC4. Primer documento
cartografico de la region del valle central de Puebla”, Boletin de Monumentos Historicos, num.
10, mayo-agosto, 2007, pp. 2-13. https://mediateca.inah.gob.mx/repositorio/islandora/object/
issue%3A701.

----- . “Los conventos mendicantes y la apropiacion del agua”. En Perales Piqueres,

Rosa, y Benitez de Undnue, Maria Pia (coords.). Los conventos del siglo XVI de Puebla y Mo-

Y Y Y Y Y Y Y Y YTy Y YT Y YT
CPVICISIVICICOVI O VIV I VI VIV Y
216



relos. Patrimonio Cultural Mundial. México: UPAEP, 2018, pp. 123-135.

Martinez Aguilar, José Manuel. “Formacion y usos de los conventos en la provincia
franciscana de Michoacan durante el virreinato”, Historia Mexicana, vol. 70, nim. 2, 2020, pp.
599-643. http://www.scielo.org.mx/pdf/hm/v70n2/2448-653 1-hm-70-02-599.pdf.

----- . “La secularizaciéon del convento franciscano de Tzintzuntzan. Resistencia de un
pueblo”, Tzintzun. Revista de Estudios Historicos, num. 64, julio-diciembre, 2016, pp. 69-91.
http://www.scielo.org.mx/pdf/treh/n64/2007-963 X-treh-64-00069.pdf.

Martinez del Sobral y Campa, Margarita Berta. Los conventos franciscanos del siglo
XVlIen el Edo. de Puebla. Tesis de doctorado en Arquitectura. Vol. 1. México: UNAM, Facultad
de Arquitectura, 1897.

Martinez Lopez-Cano, Maria del Pilar, Wobeser, Gisela von, y Guillermo Muioz, Juan.
“Presentacion”. En Martinez Lopez-Cano, Maria del Pilar, et al. (coords.). Cofradias, Capella-
nias y Obras Pias en la América colonial. México: UNAM, IIH, 1998.

Mayer, Alicia. “El «Imperio de las Indias». Nueva Espana durante el reinado de Felipe
IV”. En Martinez Millan, José, et al. La corte de Felipe IV (1621-1665): Reconfiguracion de la
Monarquia Catdlica. Tomo IV. Vol. 4. Cortes Virreinales y Gobernaciones americanas. Madrid:
Ediciones Polifemo, 2018, pp. 1867-1951.

Mazin Gémez, Oscar. “Catedral y organizacién del espacio social y urbano en los siglos
XVII'y XVIII. Un modelo de analisis”. En Martinez Lopez-Cano, Maria del Pilar, y Cervantes
Bello, Francisco Javier (coords.). Expresiones y estrategias. La Iglesia en el orden social novo-
hispano. México: UNAM, IIH, BUAP, ICSyH, 2017, pp. 179-216.

----- . “Clero secular y orden social en la Nueva Espana de los siglos XVI y XVII”. En
Menegus, Margarita, ef al. La secularizacion de las doctrinas de indios en la Nueva Espania. La
pugna entre las dos iglesias. México: UNAM, IIUE, Bonilla Artigas Editores, 2010, pp. 139-
201.

----- . Gestores de la real justicia: procuradores y agentes de las catedrales hispanas
nuevas en la corte de Madrid. 1. El ciclo de México: 1568-1640. México: El Colegio de Méxi-
co, Centro de Estudios Historicos, 2007.

----- . “Reorganizacion del clero secular novohispano en la segunda mitad del siglo XVI-
II”, Relaciones. Estudios de Historia y Sociedad, vol. X, num. 39, verano, 1989, pp. 69-86.
https://www.colmich.edu.mx/relaciones25/files/revistas/039/OscarMazinGomez.pdf.

----- . “Una jerarquia Hispanica. Los obispos de la Nueva Espafia”. En Gayol, Victor
(coord.). Formas de Gobierno en México. Poder Politico y Actores Sociales a través del Tiem-

po. Vol. 1. Entre Nueva Espafia y México. México: El Colegio de Michoacéan, 2012, pp. 121-142.
AL AL AL L AT AL AL AL L L AL AL NT AL AL AL 1

o)

QP CHGVIVGVICGRP GRG0 % %
217



McDonough, Kelly S. “Revisitando la historia de un pueblo: la relacion geografica de
Tepeaca en 1580”. En Gémez Garcia, Lidia E. (comp.). La huella de una conquista. Tepeaca en
la época novohispana. México: Editorial Cariatide, 2021, pp. 13-22.

Menegus Bornemann, Margarita. Del sefiorio a la Republica de indios. El caso de To-
luca: 1500-1600. México: Ministerio de Agricultura, Pesca y Alimentacion, Secretaria General
Técnica, 1991.

----- . “El gobierno de los indios de la Nueva Espafia, siglo XVI. Sefiores o cabildo”,
Revista de Indias, vol. LIX, num. 217, 1999, pp. 599-617. https://revistadeindias.revistas.csic.
es/index.php/revistadeindias/article/view/829/898.

----- . “LaIglesia de los indios. El costo de la salvacion”. En Martinez Lopez-Cano, Ma-
ria del Pilar, ef al. (coords.). La Iglesia y sus bienes. De la amortizacion a la nacionalizacion.
Meéxico: UNAM, 2004, pp. 15-31.

Merlo Solorio, Jorge Luis. “Entre paternidad y poderio. El patrocinio de san José: ga-
rante monarquico”. En Wobeser, Gisela von, et al. (coords). Devociones religiosas en México y
Peru: siglos XVI-XVIII. México: UNAM, I1H, 2021, pp. 181-195.

Meyer, Jean. Historia de los cristianos en América Latina: siglos XIX y XX. Trad. To-
mas Segovia. México: Jus, 1999.

----- . La Cristiada: el conflicto entre la iglesia y el estado 1926-1929. Vol. 2. Trad. Au-
relio Garzon del Camino. Undécima reimpresion. México: Siglo XXI, 2013.

----- . La Cristiada: la guerra de los cristeros. Vol. 1. Trad. Aurelio Garzén del Camino.
Decimotercera reimpresion. México: Siglo XXI, 2018.

----- . La Cristiada: los cristeros. Vol. 3. Trad. Aurelio Garzén del Camino. Decimoter-
cera reimpresion. México: Siglo XXI, 2020.

Molero Sanudo, Antonio Pedro. La catedral de Puebla: historia de su construccion
hasta la remodelizacion neocldsica de José Manzo y Jaramillo. Tesis doctoral. Madrid: Univer-
sidad Complutense de Madrid, Facultad de Geografia e Historia, Departamento de Historia del
Arte I, 2014,

Morales, Francisco. “La Iglesia de los frailes”. En Menegus, Margarita, et al. La se-
cularizacion de las doctrinas de indios en la Nueva Espania. La pugna entre las dos iglesias.
Meéxico: UNAM, IIUE, Bonilla Artigas Editores, 2010, pp. 13-75.

----- , y Mazin, Oscar. “La Iglesia en Nueva Espafia: los modelos fundacionales”. En
Garcia Martinez, Bernardo (coord.). Gran Historia de México Ilustrada. Tomo I1. México: Pla-
neta, CONACULTA, INAH, 2001, pp. 121-140.

Moreno Lopez, Dagoberto. Amozoc. Leyenda, arte y tradicion. 1* ed. Puebla: 1996.

Y Y Y Y Y Y Y YT Y Y Y Y YT
CPVICISIVICICOVI O VIV I VI VIV Y
218



Morte Acin, Ana. “Sor Maria de Agreda y la vida cotidiana en Agreda en el siglo X VII:
una aproximacion historica”, Cuadernos de Historia Moderna, vol. 39, julio, 2014, pp. 121-
136. https://revistas.ucm.es/index.php/CHMO/article/view/45844/43087.

Motolinia, fray Toribio. Historia de los indios de la Nueva Espana. Estudio critico,
apéndices, notas e indice por Edmundo O’ Gorman, 9* ed. México: Editorial Porraa, 2014.

Muiioz Santos, Maria Evangelina. “La devocion e imagen de la Inmaculada Concepcion
en Hispanoamérica”. En Campos, F. Javier (coord.). Esparia y la Evangelizacion de América y
Filipinas (siglos XV-XVII). Espafia: Estudios Superiores del Escorial, IEIHA, 2021, pp. 47-64.

Nava Garcia, Luis Antonio. Iztacamaxtitlan en el siglo XVI. La dominacion esparniola
v las transformaciones en la organizacion indigena. Tesis de maestria en Historia. México:
CIESAS, 2017.

Navarrete Linares, Federico. ;Quién conquistdé México? México: Debate, 2019.

Olivera Sedano, Alicia. La guerra cristera. Aspectos del conflicto religioso de 1926 a
1929. México: FCE, Camara de Diputados, 2019.

Owensby, Brian Philip. “Pacto entre rey lejano y subditos indigenas. Justicia, legalidad
y politica en Nueva Espafa, siglo XVII”, Historia Mexicana, vol. 61, nam. 1, 2011, pp. 59-106.
https://historiamexicana.colmex.mx/index.php/RHM/article/view/279/256.

Palafox y Mendoza, Juan de. Relacion de la visita eclesidstica del obispado de Puebla
(1643-1646). Transcripcion, introduccion y notas de Bernardo Garcia Martinez. México: Edi-
torial Nuestra Republica, 1997.

Pardo Molero, Juan Francisco. “Introduccion. Gobernar segtn la virtud en la Monarquia
Hispanica”. En Pardo Molero, Juan Francisco (ed.). El gobierno de la virtud. Politica y moral
en la Monarquia Hispanica (siglos XVI-XVIII). Madrid: FCE, Red Columnaria, 2017, pp. 9-27.

Paso y Troncoso, Francisco del (recop.). Epistolario de la Nueva Espana, 1505-1818.
Tomo XVI. México: Antigua Libreria Robredo, Porria, 1942.

Pefia Espinosa, Jesus Joel. “La catedral angelopolitana: sus autoridades y administrado-
res durante el conflicto religioso, 1927-1929”. En Tecuanhuey Sandoval, Alicia (coord.). Clé-
rigos, politicos y politica. Las relaciones Iglesia y Estado en Puebla, siglos XIX y XX. México:
ICSyH, BUAP, 2002, pp. 123-147.

Penafiel, Antonio. Nomenclatura geografica en México: etimologia de los nombres de
lugar. México: Secretaria de Fomento, 1897.

Pérez Castellanos, Luz Maria. “Fiestas religiosas y secularizacion en la Guadalajara del
siglo XVIII”, Estudios Jaliscienses, num. 121, agosto, 2020, pp. 18-27. http://www.estudios-
jaliscienses.com/wp-content/uploads/2020/07/n%C3%BAm.-121-fiestas-religiosas-y-secula-
rizaci%C3%B3n-en-la-guadalajara-del-siglo-xviii.pdf.

AL DA AR DAL AL AL AL AT AT A A LA L AL A
COVPVPVPIVIVIUPV99V9 V9999

219



Pérez de Salazar y Haro, Francisco. Historia de la pintura en Puebla y otras investiga-
ciones sobre historia y arte XIX. México: PERPAL S. A. de C. V., 1990.

Pérez Puente, Leticia. E/ concierto imposible. Los concilios provinciales en la disputa
por las parroquias indigenas (México, 1555-1647). México: UNAM, IIUE, 2009.

----- . “El obispo. Politico de institucion divina”. En Martinez Lopez-Cano, Maria del Pi-
lar (coord.). La Iglesia en Nueva Espana. Problemas y perspectivas de investigacion. México:
UNAM, IIH, 2010, pp. 151-184.

Pérez Rodriguez, Antonio. Constitucion, fe y modus vivendi. Una historia de las rela-
ciones entre Iglesia y Estado en Puebla, 1929-1949. Tesis de licenciatura en Historia. México:
BUAP, 2018.

Pescador Canton, Juan Javier. “Devocion y crisis demografica: la Cofradia de San Yg-
nacio de Loyola, 1761-1821”, Historia Mexicana, vol. 39, num. 3, enero-marzo, 1990, pp. 767-
801. https://historiamexicana.colmex.mx/index.php/RHM/article/view/2110/3040.

Pietschmann, Horst. Las reformas borbonicas y el sistema de intendencias en Nueva
Esparia. Un estudio politico administrativo. Trad. Rolf Roland Meyer Misteli. México: FCE,
1996.

Piho, Virve. La secularizacion de las parroquias en la Nueva Esparia y su repercusion
en san Andrés Calpan. México: INAH, 1981.

----- . “La secularizacion de las parroquias y la economia eclesiastica en la Nueva Espa-
na”, Journal de la Société des Américanistes, tomo 64, 1977, pp. 81-88. https://www.persee.fr/
docAsPDF/jsa_0037-9174 1977 num_64 1 2145.pdf.

Pizarro Gomez, Francisco Javier. “Los atrios conventuales: espacios, arquitecturas e
imagenes para la evangelizacion”. En Perales Piqueres, Rosa, y Benitez de Unanue, Maria Pia
(coords.). Los conventos del siglo XVI de Puebla y Morelos. Patrimonio Cultural Mundial.
Meéxico: UPAEP, 2018, pp. 61-83.

Pomar Rodil, Pablo J. “Los Pulpitos para el canto de la epistola en las iglesias parroquia-
les de Jerez de la frontera (siglos XVI-XVIII)”, Laboratorio de Arte, vol. 32, 2020, pp. 43-60.
https://rodin.uca.es/xmlui/bitstream/handle/10498/24051/Art_03.pdf;jsessionid=596C3 ACF-
DC26B5618F8A4749DF4967C0?sequence=1.

Porras Mufioz, Guillermo. “El regio patronato Indiano y la evangelizacion”, Scripta Theo-
logica, vol. 19, num. 3, 1987, pp. 755-769. https://dadun.unav.edu/bitstream/10171/12108/1/
ST XIX-3 07.pdf.

Prem, Hanns J. Milpa y hacienda. Tenencia de la tierra indigena y espaiiola en la cuen-
ca del Alto Atoyac, Puebla, México (1520-1650). Trad. Maria Martinez Penaloza, México: CIE-
SAS, FCE, Gobierno del Estado de Puebla, 1988.

Y Y Y Y Y Y Y Y YT Y Y Y Y
CPVICISIVICICOVI O VIV I VI VIV Y

220



Pulido Echeveste, Monica. “Patrocinio, monarquia y poder: el glorioso sefior san Jo-
seph, en el Peru virreinal. Irma Barriga Calle”, Anales del Instituto de Investigaciones Es-
téticas, vol. XXXIII, nim. 99, 2011, pp. 279-283. http://www.scielo.org.mx/pdf/aiie/v33n99/
v33n99all.pdf.

Ragon, Pierre. “Juan de Palafox y Mendoza en Nueva Espafia (1640-1649): ;prelado,
buen ministro o actor autonomo?”, Librosdelacorte.es, nim. 18, otofio-invierno, aio 11, 2019,
pp. 213-228. https://revistas.uam.es/librosdelacorte/article/view/1dc2019.11.18.010.

Rees, Peter. Transportes y comercio entre México y Veracruz, 1519-1910. Traduccion de
Ana Elena Lara Ztfiiga. México: SEP, 1976.

Reyes Garcia, Luis (comp.). Documentos sobre tierras y sefiorios en Cuauhtinchan. 2°
ed. México: FCE, CIESAS, Gobierno del Estado de Puebla, 1988.

----- . Cuauhtinchan del siglo XII al XVI. Formacion y desarrollo historico de un sefiorio
prehispanico. 2* ed. México: FCE, Gobierno del Estado de Puebla, CIESAS, 1988.

Ricard, Robert. La conquista espiritual de México. Trad. Angel Maria Garibay K. Un-
décima reimpresion. México: FCE, 2013.

Riva Palacio, Vicente. México a través de los siglos. Tomo quinto, La Reforma. Por José
Maria Vigil. México-Barcelona: Ballesca y Compaiia, Editores, 1882.

Rivero Rodriguez, Manuel. La monarquia de los Austrias. Historia del imperio espariol.
Madrid: Alianza Editorial, 2017.

Rodriguez Kuri, Ariel. “Juan de Palafox y Mendoza: la subversion institucional”, La
Palabra y el Hombre, num. 73, enero-marzo, 1990, pp. 190-206. https://cdigital.uv.mx/hand-
1e/123456789/1771.

Rodriguez Ochoa, Maria Yolanda, Lopez Palacios, Maria de Lourdes, y Zamora Fernan-
dez, Maria de los Dolores. “Gestion del patrimonio religioso: propuesta de una guia turistica de
exconventos franciscanos poblanos de la época novohispana”, Internacional Journal of Scien-
tific Management and Tourism, vol. 2, nam. 4, 2016, pp. 227-270. https://dialnet.unirioja.es/
servlet/articulo?codgo=5744217.

Rodriguez Pérez, Maria Merced. Amozoc y su patrimonio. La herreria artesanal para
cabalgadura (1940-2015). México: EyC, CONACULTA, PACMYC, El Colegio de Michoa-
can, A.C., Ayuntamiento de Amozoc, 2016.

Rojas Rabiela, Teresa. Cultura hidraulica y simbolismo mesoamericano del agua en el
Meéxico prehispanico. México: IMTA-CIESAS, 2009.

RomoCedano,Luis.“LainquietanteoriginalidaddeLaCristiada”. EnTrejo,Evelia,yMatute,
Alvaro(eds.).Escribirlahistoriaenelsiglo XX. Treintalecturas. México: UNAM, 2009, pp.389-402.

AL AL AL L AT AL AL AL L L AL AL NT AL AL AL 1

o)

QP CHGVIVGVICGRP GRG0 % %
221



Rubial Garcia, Antonio (coord.). La Iglesia en el México colonial. México: UNAM,
BUAP, EyC, 2013.

----- . El cristianismo en Nueva Esparia. Catequesis, fiesta, milagros y represion. Méxi-
co: FCE, UNAM, FFyL, 2020.

----- . La hermana pobreza. El franciscanismo: de la Edad Media a la evangelizacion
novohispana. México: Facultad de Filosofia y Letras, UNAM, 1996.

----- . “LaIglesia novohispana (1523-1750)”. En Rubial, Antonio, et al. Historia minima
de la Iglesia catolica en México. México: El Colegio de México, 2021, pp. 17-88.

----- . “La mitra y la cogulla. La secularizacion palafoxiana y su impacto en el siglo
XVII”, Relaciones. Estudios de Historia y Sociedad, vol. XIX, nim. 73, invierno, 1998, pp.
239-272.

----- . La santidad controvertida. Hagiografia y conciencia criolla alrededor de los ve-
nerables no canonizados en Nueva Esparia. México: UNAM, FCE, 2001.

----- . “Las 6rdenes mendicantes evangelizadoras en Nueva Espafia y sus cambios es-
tructurales durante los siglos virreinales”. En Martinez Lopez-Cano, Maria del Pilar (coord.).
La Iglesia en Nueva Esparia. Problemas y perspectivas de investigacion. México: UNAM, IIH,
2010, pp. 215-236.

----- . “Los cuerpos de la fiesta. Las corporaciones de espafioles de la ciudad de México
en la era barroca y sus aparatos de representacion”. En Miranda Pacheco, Sergio (coord.). E/
historiador frente a la ciudad de México. Perfiles de su historia. México: UNAM, I1H, 2016,
pp. 81-110.

----- . “Patronos, clientela y patrocinios. La tipologia iconografica de la Virgen de la
Misericordia y del patrocinio de San José en la Nueva Espafia”, Anales del Instituto de Inves-
tigaciones Estéticas, vol. XLIII, nam. 119, 2021, pp. 171-208. http://www.analesiie.unam.mx/
index.php/analesiie/article/view/2760/3559.

Ruiz Caballero, Antonio. “La chantria, del perfil ideal a la realidad: formacion, saberes
y actividades de los chantres de Michoacan, 1540-1631”. En Pérez Puente, Leticia, y Castillo
Flores, José Gabino (coords.). Educacion y prebenda: investigaciones sobre la formacion y las
carreras del alto clero novohispano. México: UNAM, IIUE, 2019, pp. 203-216.

Ruiz Gomar, Rogelio. “Villalpando. Retazos de vida y actuacion en Puebla”. En An-
drade Campos, Alejandro Julidn (ed.). Cristobal de Villalpando. Esplendor barroco de Puebla.
Espafia: Gobierno del Estado de Puebla, CECAP, Museo Internacional del Barroco, 2018, pp.
11-21.

HD LD 0D 6D 0,
SILI VI



Ruiz Ibafiez, José Javier, y Mazin Gomez, Oscar. Historia minima de los mundos ibéricos (si-
glos XV-X1X). México: El Colegio de México, 2021.

Ruiz Medrano, Ethelia. “Los sefiores de la tierra. El contexto historico del Mapa de
Cuauhtinchan num. 2”. En Carrasco, David, y Sessions, Scott (eds.). Cueva, ciudad y nido de
dguila: una travesia interpretativa por el Mapa de Cuauhtinchan nim. 2. China: University of
New Mexico Press, 2010, pp. 91-119.

----- . “The Lords of the Land. The historical context of the Mapa de Cuauhtinchan No.
2”. In Carrasco, David, and Sessions, Scott (eds.), Cave, City, and Eagle's Nest: An Interpretive
Journey through the Mapa de Cuauhtinchan No. 2. Albuquerque: University of New Mexico
Press, 2007, pp. 91-118.

Salazar Andreu, Juan Pablo. Obispos de Puebla de los Angeles en el periodo de los Aus-
tria (1521-1700): algunos aspectos politicos y juridicos. México: Editorial Porrua, 2005.

----- . Obispos de Puebla de los Angeles en el periodo de los Borbones (1700-1821):
algunos aspectos politicos y juridicos. México: Editorial Porraa, 2006.

Sanchez, Evelyne. “Estudio introductorio”. En Sanchez, Evelyne (coord.). Actores lo-
cales de la nacion en América Latina: Andlisis estratégicos. México: BUAP, El Colegio de
Tlaxcala, 2011, pp. 7-21.

Sanchez Gavi, José Luis. Angeles acosados. La Iglesia catolica poblana. Tensién y
conflicto. 1929-1940. México: Gernika, 2015.

----- . “La fuerza de lo religioso y su expresion violenta. La rebelion cristera en el estado
de Puebla, 1926-1940”, Ulua. Revista de Historia, Sociedad y Cultura, num. 14, julio-diciem-
bre, 2009, pp. 121-165. https://ulua.uv.mx/index.php/ulua/article/view/1312.

----- . La Iglesia en Puebla y el conflicto religioso, 1926-1934. Tesis de licenciatura en
Historia. México: BUAP, 1992.

----- . “Los gobiernos de la Revolucion y la Iglesia en Puebla, 1926-1940”. En Tecuan-
huey Sandoval, Alicia (coord.). Clérigos, politicos y politica. Las relaciones Iglesia y Estado
en Puebla, siglos XIX y XX. México: ICSyH, BUAP, 2002, pp. 149-162.

Sanchez Reyes, Gabriela. “La santidad fragmentada: las reliquias carmelitas del Con-
vento de San José de Puebla”. En Rubial Garcia, Antonio, y Biefiko de Peralta, Doris (coords.).
Cuerpo y religion en el México barroco. México: INAH, ENAH, 2011, pp. 85-107.

San Juan Bautista, Cuauhtinchan. Restauracion 1987. 1* ed. México: Secretaria de De-
sarrollo Urbano y Ecologia, 1987.

Serrano Espinosa, Teresa Eleazar. “Reglas, estatutos o constituciones de la cofradia
novohispana”, Diario de Campo, nim. 6, octubre-diciembre, 2011, pp. 70-76. https://revistas.
inah.gob.mx/index.php/diariodecampo/article/view/3848/3733.

AL DA AR DAL AL AL AL AT AT A A LA L AL A
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

223



----- , y Jarillo Herndndez, Ricardo. Las cofradias en México, pasado y presente. Des-
cripcion bibliografica. México: INAH, 2013.

Serrano Ortega, José Antonio, y Zoraida Vazquez, Josefina. “El nuevo orden, 1821-
1848”. En Velasquez Garcia, Erik, et al. Nueva historia general de México. Novena reimpre-
sion. México: El Colegio de México, 2019, pp. 397-442.

Silva Ortiz, Luz Maria. Cronica de seis siglos de sismos en México. lecciones aprendi-
das y perspectivas. México: AMIS, 2019.

Solorzano Pereira, Juan. Politica Indiana. Tomo 1. Madrid: Imprenta Real de la Gazeta,
1776.

Souto Mantecon, Matilde. “De la cocina a la mesa”. En Staples, Anne (coord.). Historia
de la vida cotidiana en México: tomo IV: Bienes y vivencias. El siglo XIX. México: El Colegio
de México, FCE, 2005, pp. 15-49.

Speckman Guerra, Elisa. “El Porfiriato”. En Escalante Gonzalbo, Pablo, et al. Nueva
historia minima de México. Tercera reimpresion. México: El Colegio de México, Centro de
Estudios Historicos, 2019, pp. 192-225.

Suma y epiloga de toda la descripcion de Tlaxcala. Paleografia, presentacion y notas
de Andrea Martinez Baracs y Carlos Sempat Assadourian. Prélogo de Wayne Ruwet. México:
CIESAS, Universidad Autonoma de Tlaxcala, 1994.

Tanck de Estrada, Dorothy. “Cofradias del siglo XVIII frente al gobierno virreinal, al
gobierno indigena, al gobierno episcopal y al gobierno real”. En Mayer, Alicia (coord.). Un
hombre de libros: homenaje a Ernesto de la Torre Villar. México: UNAM, IIH, 2012, pp. 157-
176.

----- . “;Reino o colonia? Nueva Espana, 1750-1804”. En Veldsquez Garcia, Erik, et al.
Nueva historia general de México. Novena reimpresion. México: El Colegio de México, 2019,
pp- 307-353.

Taylor, William B. Ministros de lo sagrado: sacerdotes y feligreses en el México del
siglo XVIII. Trad. Oscar Mazin, y Paul Kersey. Vol. II. Zamora, Michoacén: El Colegio de Mi-
choacan, Secretaria de Gobernacion, El Colegio de México, 1999.

Téllez Gonzalez, Rocio. “Cuautinchan”. En Puebla en la mirada de sus cronistas. T
II. México: Consejo de la Cronica del Estado de Puebla, Secretaria de Cultura y Turismo, El
Errante Editor, 2018, pp. 31-50.

Tirado Villegas, Gloria. De la diligencia al motor de gasolina. El transporte en Puebla:
siglo XIX y principios del XX. México: EyC, 2010.

G L0 0D 0D LD DOV LD 0D LD LD LD LD 0D &
CPVICISIVICICOVI O VIV I VI VIV Y

224



Trachtenberg, Marvin, y Hyman, Isabelle. Arquitectura. De la prehistoria a la postmodernidad.
Trad. Alicia Gonzalez Sterling. Madrid: Ediciones Akal, 1990.

Turrent, Lourdes. La conquista musical en México. México: FCE, 1993.

Valdivia Pérez, Fabidn (coord.) Guia de Patrimonio Religioso de la Ciudad de Puebla.
2% ed. México: H. Ayuntamiento de Puebla, UNESCO, 2014.

Valle Pavon, Guillermina del. “Desarrollo de la economia mercantil y construccion de
los caminos México-Veracruz en el siglo XVI”, América Latina en la Historia Economica,
nam. 27, enero-junio, 2007, pp. 5-49. https://www.redalyc.org/pdf/2791/279124219001.pdf.

Vargas Hernandez, Aurora. “Plutarco Elias Calles (1924-1928)”. En Lajous, Alejandra
(coord.). Manual de Historia del México contemporaneo (1927-1940). México: UNAM, 1988,
pp. 171-233.

Vela Cisneros, Ximena (coord.). Glosario de arquitectura. Quito: Instituto Nacional de
Patrimonio Cultural, 2010.

Venard, Marc. “El quinto concilio de Letran (1512-1517) y el concilio de Trento (1545-
1563)”. En Alberigo, Giuseppe (ed.). Historia de los concilios ecuménicos. Salamanca: Edicio-
nes Sigueme, 1993, pp. 268-312.

Veray Zuria, Pedro. Cartas a mis seminaristas en la primera visita pastoral de la arqui-
diocesis. T 11. Puebla: Escuela Linotipografica Salesiana.

Vetancurt, fray Agustin de. Teatro mexicano: descripcion breve de los sucesos ejempla-
res, historicos, politicos, militares y religiosos. Tomo I1I. México: Escalante y Cia., 1871.

Weckmann Mufioz, Luis. La herencia medieval de México. 2* ed. Primera reimpresion.
México: El Colegio de México, FCE, 1996.

Wobeser, Gisela von, Aguilar Garcia, Carolina, y Merlo Solorio, Jorge Luis. “Prélogo”.
En Wobeser, Gisela von, et al. (coords.). La funcion de las imdagenes en el catolicismo novohis-
pano. México: UNAM, 2019, pp. 7-12.

----- . Cielo, infierno y purgatorio durante el virreinato de la Nueva Esparia. México:
UNAM, IIH, Editorial de Otro Tipo, Estampa Artes Graficas, 2015.

----- . Dominacion colonial. La consolidacion de vales reales en Nueva Espana, 1804-
1812. México: UNAM, I1H, 2003.

----- . El crédito eclesidstico en la Nueva Esparia, siglo XVIII. 2* edicion. México: FCE,
UNAM, IIH, 2010.

----- . San Carlos Borromeo. Endeudamiento de una hacienda colonial (1608-1729).
México: UNAM, ITH, 1980.

Yoneda, Keiko. Los mapas de Cuauhtinchan y la historia cartogrdfica prehispanica.
Meéxico: AGN, 1981.

AL DA AR DAL AL AL AL AT AT A A LA L AL A
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

225



Zapata y Mendoza, Juan Buenaventura. Historia cronologica de la Noble Ciudad de
Tlaxcala. Transcripcion paleografica, traduccion, presentacion y notas Luis Reyes Garcia y
Andrea Martinez Baracs. México: Universidad Autonoma de Tlaxcala, Secretaria de Extension
Universitaria y Difusion Cultural, CIESAS, 1995.

Zarate Toscano, Veronica. Los nobles ante la muerte en México: actitudes, ceremonias
y memoria, 1750-1850. 1* reimpresion. México: El Colegio de México, Centro de Estudios
Historicos, Instituto Mora, 2005.

Zoraida Vazquez, Josefina. “De la independencia a la consolidacion republicana”. En
Escalante Gonzalbo, Pablo, et al. Nueva historia minima de México. Tercera reimpresion. Mé-
xico: El Colegio de México, Centro de Estudios Historicos, 2019, pp. 137-191.

Zavala, Silvio. El servicio personal de los indios en la Nueva Espania. 1521-1550. Tomo

I. Primera reimpresion. México: El Colegio de México, El Colegio Nacional, 1991.
Entrevistas

Carmen Flores Gaona por Pedro Ayala Soledad (CFG/PAS), 29 de agosto de 2020,
Amozoc, Puebla.

Concepcion Esparza Lopez por Pedro Ayala Soledad (CEL/PAS), 10 de diciembre de
2022, Amozoc, Puebla.

Concepcion Esparza Lopez por Pedro Ayala Soledad y Jestis Salvador Romero Aldama
(CEL/PAS/JSRA), 08 de mayo de 2020, Amozoc, Puebla.

Fausto Nava Ortiz por Pedro Ayala Soldad (FNO/PAS), 17 de octubre de 2020, Amozoc,
Puebla.

José Félix Sanchez Mirdn por Pedro Ayala Soledad (JFSM/PAS), 18 de diciembre de
2020, Amozoc, Puebla.

José Isauro Cortés Valencia por Pedro Ayala Soledad (JICV/PAS), 17 de septiembre de
2022, Amozoc, Puebla.

José Jorge Noe Méndez Tlaxcala por Pedro Ayala Soledad (JINMT/PAS), 08 de
diciembre de 2021, Amozoc, Puebla.

Jos¢ Maximino Rodolfo Cortés Zamora por Pedro Ayala Soledad (JMCZ/PAS), 11 de
septiembre de 2021, Amozoc, Puebla.

José Pedro Estanislao Romero Ortiz por Pedro Ayala Soledad (JPERO/PAS), 11 de
octubre de 2020, Amozoc, Puebla.

Luis Flores Gaona por Pedro Ayala Soldad y Jests Salvador Romero Aldama (LFG/

AL DA AR DAL AL AL AL AT AT A A LA L AL A
COVIVIVPVPVPVPVPVPVIVG PPV VY

226



PAS/JSRA), 08 de mayo de 2020, Amozoc, Puebla.

Maria Guillermina Trujeque Lopez por Pedro Ayala Soledad (MGTL/PAS), 15 de
diciembre de 2020, Amozoc, Puebla.

Onofre Lopez Ruiz por Pedro Ayala Soledad (OLR/PAS), 03 de septiembre de 2022,
Amozoc, Puebla.

Pedro Sosa Romero por Pedro Ayala Soledad (PSR/PAS), 10 de agosto de 2020, Amozoc,
Puebla.

Ricardo Valencia Bonilla por Pedro Ayala Soldad y Jesus Salvador Romero Aldama
(RVB/PAS/JSRA), 08 de mayo de 2020, Amozoc, Puebla.

Rodolfo Rosas Romero por Pedro Ayala Soledad (RRR/PAS), 8 de agosto de 2020,
Amozoc, Puebla.

Rosenda Torres Portillo por Pedro Ayala Soledad (RTP/PAS), 28 de diciembre de 2020,
Amozoc, Puebla.

Charlas
Sefiorita Cristina Lopez Sanchez, 28 de mayo de 2021, Amozoc, Puebla.

Sefior Manuel Soledad Ordaz, 2012, Amozoc, Puebla.

Gonzalo Fernandez, diciembre de 2022 [via telefonical].

Y Y Y Y Y Y Y Y YT Y Y Y Y
CPVICISIVICICOVI O VIV I VI VIV Y

227



COLOFON:
ISBN: 978-968-9716-03-7
Sello editorial: Gobierno del Estado de Puebla (978-968-9716)
Titulo: La Cofradia de Santa Maria de la Asuncion
Historia Devocional en Amozoc, Puebla
Siglos XVI-XX
Materia: Historia del Cristianismo y de la iglesia cristiana
Autor: Ayala Soledad Pedro
Ciudad de Edicion: Heroica Puebla de Zaragoza
Tipo de soporte: Libro digital descargable
Formato: PDF
Editorial o Autor-Editor: Gobierno del Estado de Puebla

e-mail: cultura@puebla.gob.mx



